
JUMS, Šviesos vaikams!

Dovanoju jums ypatingą dovaną 2026 –ųjų metų proga savo knygą „Šviesos Keliu“, 
kurią man padėjo rašyti daug šventų žmonių, ir mūsų Viešpats. Labai trokštu, kad 
ateinantys ir visi kiti metai jums visiems būtų laimingi ir šviesūs. Turime mokytis 
MYLĖTI. Gal ši knyga jums padės susigaudyti šio pasaulio vertybių sistemoje, kad 
nepasiklystume tamsoje. 
Šią knygą skiriu tiems, kurie yra nusivylę krikščionybe. Trokštu, kad jūs 
išsiaiškintumėte, KODĖL taip nutiko. Aš tam paskyriau virš 20 metų. Kai 
perskaitysite knygą ir jos papildymą (virtualiame pavidale), suprasite, kad 
krikščionybė kaip religija netapatinama su  Jėzaus Kristaus Mokymu. Jėzaus 
Kristaus Žodis – ne religija, ne dogmų rinkinys.  Jėzaus Kristaus Žodį tūkstantmečių 
bėgyje „koregavo“ visi, kurie turėjo valdžią ir galią. Dabar matome, kokią baisią 
nuodėmę jie padarė.  Bažnyčios ištuštėjo. Patys kunigai teigia, kad „krikščionybės 
nereikia Europai“, bet jie nutyli atsakymą, „KODĖL NE-BE-REIKIA?“*

JĖZAUS KRISTAUS ŽODIS GYVAS.
Kunigai prikūrė daug skirtingų bažnyčių ir iki šiol tarpusavyje nesutaria dėl daugelio 
dogmų. Jėzaus Žodis gyvas bažnyčios „subrokuotose“, nekanoninėse evangelijose,  
apokrifuose, kuriuose per stebuklą Jis išliko tyras, aiškus, suvokiamas ir visad 
jaunas. Jo žodžiais aš pradedu savo knygą nuo pirmojo viršelio. Tai temos ir jums, 
apmąstymui apie tai, KOKIU DIEVU tikite, KAM meldžiatės, KĄ garbinate. Jėzus 
Kristus sakė, kad Jam nereikia šio pasaulio garbės. Jam reikia jūsų širdžių MEILĖS. 
Taigi, šiuo įvadu noriu jus sudominti knyga „Šviesos Keliu“. 

.............................

Kviečiu jus į nepaprastą kelionę: ieškoti ŠVIESOS SAVYJE!

Ruduo jau praėjo, atėjo žiema, adventas, laukiame Šviesos. Planavau iki tamsos viską 
sudėlioti į „lentynėles“ ir palikti jums savo archyvą. Ačiū, Dievui beveik ir suspėjau. 
Bene kas nors kokį vakarą užklys pas mane (FB) ir paskaitys. Žinau vieną dalyką, 
kad ilgą laiką tirtus dalykus būtina  suarchyvinti. Gal kas nors kitas juos papildys, gal 
kas nors  atras kaip lobį. Kokia šalta ir nuobodi būtų krikščionybės istorija be Nag 
Hamadžio bibliotekos (dar žinomos gnostinių evangelijų ir Chenoboskiono 
rankraščių vardu), kuri buvo atrasta 1945 metais, mažame miestelyje Aukštutiniame 
Egipte. Trylika į odą įrištų papiruso kodeksų buvo surasti užkasti užlydytuose molio 
ąsočiuose. Jas atsitiktinai atrado vietinis žemdirbys vardu Muhamedas al-
Samanas. Ačiū tiems žmonėms, kurie jautė, kad metas suarchyvinti savo tyrinėjimų 
tekstus. Ypač didelis ačiū už Tomo evangeliją, kurioje dialogu pateiktos Jėzaus 
logijos. Apie Tomo evangelijos datavimo problemas galėsite pasiskaityti mano 
archyve. Manoma, kad Tomo evangelija galėjo būti parašyta II amžiuje, tačiau 
šaltiniai, kuriais remiasi tekstas, siekia gerokai ankstesnius laikus. Tai gnostinė 
evangelija. Būtent gnostikai leido tūkstančiams žmonių išgirsti apie Gyvąjį (slaptąjį) 

https://www.vartiklis.lt/plato/gnosis.htm


Kristaus Mokymą, o ne tik jo metaforas. Jie skelbė, kad išsilaisvinimo kelias eina 
per gnosis, tai yra dvasinio pasaulio šventų tiesų pažinimą. Jie mokė, kad 
kiekvienas žmogus yra dieviškosios kibirkšties paveldėtojas, bet, deja, tik 
mažuma pažįsta savo tikrąją prigimtį. Jėzaus misija buvo paskelbti žmonėms 
TIESĄ apie jų Dvasinę prigimtį. 

Iš tiesų, pagalvokite, jei žmogus yra tik kūnas, tai mūsų gyvenimas neturi jokios 
ypatingos prasmės ir vertės.  Jei mes savęs nepažįstame, kaip galime kalbėti apie 
Gamtos pažinimą ar Dievą? Dievo Tiesa ne Biblijoje, kaip teigia krikščionių 
ortodoksai, o MUMYSE. Iš čia kilo ir tebetvyro didžiulis susipriešinimas tarp 
gnostikų ir fariziejų-ortodoksų. Iš čia visos šio pasaulio bėdos, kai buvo 
skatinama su kryžiumi rankoje siųsti krikščionis plėšikauti, žudyti ir 
prievartauti ištįsas tautas. 

Deja, didžiajai daugumai žmonių dvasinė patirtis yra „kažkokia mistika“...Taip, iš 
tiesų, tai priskiriama mistikai, tačiau jos negalima painioti su burtais, okultizmu ar  
šamanizmu. Mistika nėra kažkoks nukrypimas nuo psichikos normų ar paklydimas. 
Tai – kelias į Dvasinės Realybės patirtį. Jei jūūsų protas tai atmeta, niekada 
nesižinosite, KAS TAI YRA. Aprašyti dvasinę patirtį neįmanoma jokiais žodžiais. 
Galima gyventi (didelė dauguma žmonių taip ir gyvena) vien egoistinių interesų rūke, 
o galima juos „pastumti į šoną“ ir patikrinti, KAS AŠ ESU?  Kas tas pasaulis, 
kuriame gyvenu?

Kažkada nutiko man keistas dalykas: „prilipau“ prie šviesą skleidžiančios knygos ir 
štai jau 24 metai kasdien „dirbu“ prie tos temos...teoriškai ir praktiškai. Viskas 
aprašyta knygoje. Bet ir ją išleidus, dirbu toliau, tai yra atlieku filosofinę, istorinę, 
dvasinę „reviziją“ tikslu išsiaiškinti, KAS pastojo man/mums kelią į Šviesą, kurią 
Jėzus Kristus vadino Dievu. Išsiaiškinau, kad buvo daug šventų žmonių, mistikų ir 
pasauliečių, tikinčių Dvasios Šviesa kaip TIESA. Jų mintys, darbai švyti kaip 
deimantai krikščionybės istorijoje. Tačiau kažkodėl bažnyčia nemėgsta kalbėti apie jų 
mistinius išgyvenimus. Todėl retas kas iš krikščionių žino Meisterio Eckharto, Jacobo 



Böhme  ar Šv.Teresės Avilietės bei daugelio kitų vardus. Šviesos (nušvitimo)  siekė 
ne tik krikščioniai, bet ir jogai, budistai.  Visi gnostikai žino, kad DVASIA-DIEVAS 
yra vienas visiems ir to paneigti negali niekas. 

Gal jums atrodo, kad Jėzus gyveno Žemėje labai seniai? Tačiau, kai analizuoji 
krikščionybės istoriją, įsitikini, kad viskas gyva, kaip VAKAR. Jos istorija 
nenutrūko – ji jaudina ir šiandien. 

Pasikartosiu: JĖZUS  tebėra GYVAS ( ne ant kryžiaus !!!) kiekvienam, 

kuris Jį įsileidžia į Širdį ir kas Juo gyvena.

Sakau tiesą, mes gyvename Jo Šviesoje, nors to nesuvokiame. Jei tikite, kad 
viską sukūrė „gamta“, – „tuomet jums vargas ir jūs gyvensite varge“. 
Scientizmas – moderni religija, kuri  gaji  iki šiol prieštarauja Tiesai. Jėzus 
Kristus buvo teisus sakydamas:  „Kas ne su manimi, tas prieš mane.“  Tad 
nesistebėkite, kad pasaulyje vyksta žiaurūs karai,  o pastaruoju metu vis 
dažnesni „gamtos“ kataklizmai, kasdienį gyvenimą purto pyktis, kerštas ir 
beprotybė. Stebina nužmogėjimo apraiškos, akivaizdi  krikščionybės krizė. 

Kai sužinai, kad mumyse gyvena, BŪTENT GYVENA,  Dieviška Šviesa, kurią 
skelbė Jėzus  Kristus, gyvenimas nušvinta, santykiai prisipildo Meilės.  
Pamenate, kaip melsdamasis savo Dievui Tėvui, Jis visas persikeisdavo, imdavo 
švytėti kaip Saulė... Jis bandė  aiškinti savo mokiniams apie Dievą Tėvą, kuris 
gyvena Jame, bet jie vis tiek jo nesuprasdavo...

„Nejau tu netiki, kad aš esu Tėve ir Tėvas yra manyje?!
Žodžius, kuriuos jums kalbu, ne iš savęs kalbu.
Manyje esantis Tėvas daro savuosius darbus.

11 Tikėkite manimi, kad aš esu Tėve ir Tėvas manyje.“ / Jn 10 – 11

Negi ir jūs tvirtinsite, kad tokios Šviesos nėra? Negi vis dar netikite Jėzaus  
žodžiais, kad DIEVAS YRA ŠVIESA? Tai įrodė net modernioji kvantinė fizika. 
Tai ko nematote, paneigti negalite. Taip ir su Dievo Šviesa. Meilės nematote, bet 
galite ją patirti.  Gal kartais verta suabejoti savo pa-vir-šu-ti-niš-ko-mis žiniomis? 
Ieškantys, pasišventę,  – Šviesą randa. 

Savo knyga neketinau nei jūsų mokyti, nei kažkur vesti...tiesiog norėjau atskleisti 
vieną nematomo, vidinio gyvenimo kryptį, kurios linkme judant, jis tampa mielesnis, 
šviesesnis, pilnesnis, gražesnis. Skaičiau labai daug knygų, kurių autoriai savo 
gyvenimą aukojo, pilna to žodžio prasme, Tos Šviesos paieškai. Per 24 gyvenimo 
metus sukaupiau nemažą biblioteką. Kai ką iš tų autorių pristačiau ir knygoje. Aš 



jiems be galo dėkinga! Slapta tikiuosi, kad jie ir jus „užkrės“ Šviesos paieška 
savyje. Tas „darbas“ nėra varginantis, kartais net labai malonus. Savo knygą 
pradėjau rašyti nuo viršelio, ant kurio užrašiau svarbiausius Jėzaus Kristaus 
žodžius:

Tai yra žinia, kurią išgirdome iš Jo ir skelbiame jums,

kad dievas yra šviesa ir Jame nėra jokios tamsybės. /1 Jn 1,5 5

Juk jūs visi esate šviesos vaikai, dienos vaikai.

Mes nepriklausome nakčiai nei tamsai. /1 Tesalonikiečiams 5:5

Jėzus vėl prabilo: „Aš – pasaulio šviesa. Kas seka manimi,

nebevaikščios tamsoje, bet turės gyvenimo šviesą“. /Jn 8, 12

Radę tuos raktus SAVYJE Šviesos Vaikai tampa ŽINANČIAIS, t. y. gnostikais. 
Tikrais Jėzaus Kristaus sekėjais. Jų buvo daug, ne 12 ir ne 13, o tūkstančių 

tūkstančiai. Jėzus mus įspėjo, kad būti žinančiais pavojinga! 

18 „Jei pasaulis jūsų nekenčia,
tai žinokite – jis manęs nekentė

pirmiau negu jūsų.
19 Jei jūs būtumėte pasaulio,
jis mylėtų jus kaip savuosius.
Kadangi jūs – ne pasaulio,

bet aš jus iš pasaulio išskyriau,
todėl jis jūsų nekenčia.

20 Atsiminkite mano žodžius,
kuriuos esu jums pasakęs:

'Tarnas ne didesnis už šeimininką!'
Jei persekiojo mane,
tai ir jus persekios;

jeigu laikėsi mano žodžio,
laikysis ir jūsų.[i2]

21 Ir visa tai jums darys dėl manęs,
nes jie nepažįsta to, kuris yra mane siuntęs.

22 Jei nebūčiau atėjęs ir jiems kalbėjęs,
jiems kaltės nebūtų.

O dabar jie neturi kuo pateisinti

https://biblija.lt/index.aspx?cmp=reading&doc=BiblijaRKK1998_Jn_15#152


savo nuodėmės.
23 Kas manęs nekenčia,
nekenčia ir mano Tėvo.“

1 „Aš jums tai paskelbiau,
kad nepasipiktintumėte.

2 Jie šalins jus iš sinagogų,
ir netgi ateis valanda,

kada jūsų žudikai tarsis atlieką
šventą pareigą Dievui.

3 Jie tai darys,
nes nei Tėvo, nei manęs nepažįsta.

4 Aš jums visa šita kalbėjau,
kad, jų siautėjimo metui atėjus,

atsimintumėte, jog buvau jus įspėjęs“.

Taip ir buvo. Apie fariziejų (fanatiškų bažnyčios tarnų) neapykantą ieškantiems 
Šviesos, Jėzus Kristus sakė tiesą: „žudikai tarsis atlieką šventą pareigą Dievui“ 
ir iš tiiesų, jie siuntė šventai Dievu tikinčiuosius ant inkvizicijos laužo. Ir 
šiandien jie tokių nekenčia, tik jau nebeturi teisės mumis manipuliuoti. 
Deja, Dievo neprisišauksime nei citatomis iš Naujojo Testamento, nei pranašų 
išmintimi, nei katekizmo dogmomis. 

*******
Jei kas ir džiaugiasi Dievo Artumu, tai tik tie, kurie Jį atranda 
SAVYJE, kaip ir buvo mokomi. Mūsų pasirinkimai formuoja mūsų 
sielas. Tai rimta. Atsakinga. Mes nebeturime laiko laukti „geresnių 
laikų“. Jie gali mus ir aplenkti. Ramybei laiko privalome rasti čia ir 
dabar. Tad ir aš nebelauksiu, kol kas nors išparduos mano knygą 
“Šviesos keliu“, - skelbiu čia jos turinį. 
Ramybės jums. RAMYBĖS! 
Malonaus skaitymo!
....................................
*https://www.lrt.lt/mediateka/irasas/2000509143/pranciskonu-vienuolis-sasnauskas-apie-baznycios-
permainas-krikscionybei-europa-nusibodo?
utm_medium=komentarai&utm_campaign=echo&utm_source=Facebook&fbclid=IwY2xjawNTKklleHRuA2Fl
bQIxMABicmlkETBZWm43OGtLZFNCN2tuTjFkAR7n9v6kxmZpT4HwLgBVyBeYKNlRqOqaZmuzAmYyQWufr22
LeiJ8notr5PYmeA_aem_CkI42NMaJCDX7aLHYd63kg#Echobox=1759910887

https://www.lrt.lt/mediateka/irasas/2000509143/pranciskonu-vienuolis-sasnauskas-apie-baznycios-permainas-krikscionybei-europa-nusibodo?utm_medium=komentarai&utm_campaign=echo&utm_source=Facebook&fbclid=IwY2xjawNTKklleHRuA2FlbQIxMABicmlkETBZWm43OGtLZFNCN2tuTjFkAR7n9v6kxmZpT4HwLgBVyBeYKNlRqOqaZmuzAmYyQWufr22LeiJ8notr5PYmeA_aem_CkI42NMaJCDX7aLHYd63kg#Echobox=1759910887
https://www.lrt.lt/mediateka/irasas/2000509143/pranciskonu-vienuolis-sasnauskas-apie-baznycios-permainas-krikscionybei-europa-nusibodo?utm_medium=komentarai&utm_campaign=echo&utm_source=Facebook&fbclid=IwY2xjawNTKklleHRuA2FlbQIxMABicmlkETBZWm43OGtLZFNCN2tuTjFkAR7n9v6kxmZpT4HwLgBVyBeYKNlRqOqaZmuzAmYyQWufr22LeiJ8notr5PYmeA_aem_CkI42NMaJCDX7aLHYd63kg#Echobox=1759910887
https://www.lrt.lt/mediateka/irasas/2000509143/pranciskonu-vienuolis-sasnauskas-apie-baznycios-permainas-krikscionybei-europa-nusibodo?utm_medium=komentarai&utm_campaign=echo&utm_source=Facebook&fbclid=IwY2xjawNTKklleHRuA2FlbQIxMABicmlkETBZWm43OGtLZFNCN2tuTjFkAR7n9v6kxmZpT4HwLgBVyBeYKNlRqOqaZmuzAmYyQWufr22LeiJ8notr5PYmeA_aem_CkI42NMaJCDX7aLHYd63kg#Echobox=1759910887




EVANGELIJA PAGAL TOMĄ

3 JĖZUS TARĖ:
Jei vadovai jums sakys, kad štai karalystė yra danguje,

Tuo metu dangaus paukščiai pralenks jus;
jeigu sakys jums, kad jinai yra mariose,

tuo metu žuvys pralenks jus.
Tačiau karalystė yra jumyse ir šalia jūsų.

Kai pažinsite save, tuomet ir jūs būsite pažinti ir
sužinosite, jog esate gyvojo Tėvo sūnus.

O jei nepažinsite savęs,
tuo metu jūs esate varge ir jūs patys esate vargas.

********************

TURINYS

ĮVADAS
ŠVIESA GAMTOS REIŠKINYS?

I DALIS
1 PAŽINTIS SU NEŽINOMU AUTORIUMI

2 ŽINGSNIS Į NEŽINOMYBĘ

II DALIS
1 IŠ KO VISKAS SUDARYTA?

2 NEMATOMA ŠVIESA
3 SĄMONĖS PASLAPTYS

III DALIS
1 VIENO DIEVO PAIEŠKOS

2 JŪS BŪSITE MANO DRAUGAI, JEIGU...
3 PROTO ŽAIDIMAI AR RAMYBĖ?



4 VIENINGA SĄJUNGA
5 STABMELDYSTĖ

6 ŠVIESA DIEVO ŽODYJE IR TAVYJE!
7 ATEIK IR SEK PASKUI MANE!

IV DALIS
1 METAS RAMYBEI

2 PASKUTINIAI BUDOS ŽODŽIAI
3 AISTRŲ TRAMDYMAS, ATSIRIBOJIMAS, IŠMINTINGI DARBAI

4 EVOLIUCIJA IR MES
5 MEILĖS ŠVIESA IR ŠEŠĖLIAI

6 MEDITACIJA – DVASIOS TIESOS IEŠKOJIMAS
7 KUR SLEPIASI MEILĖ? /praleistas skyrius/ 

V DALIS
1 NIRVANA

2 IŠTIKIMYBĖ TIESAI
3 BŪTI DVASIOS KARIU
4 IŠMINTINGA ŠIRDIS
5 PABUDIMO ETAPAI

6 DVASINĖ PATIRTIS IR PAKLYDIMAI

VI DALIS
1 PRAEITIS, NEUŽGIJĘ SKAUDULIAI IR VILTIS

2 BAŽNYČIA ir MES
3 BUVO ĮSAKYTA MYLĖTI! KODĖL NEMYLITE?

4 POPIEŽIUS PRANCIŠKUS APIE MEDITACIJĄ
5 POST SCRIPTUM

********************

ĮVADAS



ŠVIESA GAMTOS REIŠKINYS?

Kartais tai, kas arčiausia, kas mus lydi kiekvieną dieną ir per visą gyvenimą, be 
ko apskritai negalėtume gyventi, nelaikome ypatinga vertybe. Prie šviesos esame 
tiek pripratę, kad ją laikome tik gamtos reiškiniu ir viskas. Ji – kasdieninė mūsų 
draugė.
Vos pakilę iš patalo sakome: „Ach, kaip šviesu! Šiandien daug Saulės, 
važiuosime į gamtą.“ Arba priešingai: „Kokia apniūkusi diena, saulutės 
nesimato...tamsu, liūdna.“ Ir t.t. Daug kartų per dieną sakote ar girdite sakant: 
Linkiu tau šviesių dienelių. Tebūnie tavo mintys šviesios.

Ramybė

Manau sutiksite, kad be šviesos mūsų gyvenimas būtų neįsivaizduojamas. Tačiau
mokslininkai teigia, kad mes matome tik labai siaurą Saulės šviesos spektrą ir 
negalime matyti visos šviesos. Mūsų akys to ir neleistų. Net žiūrėti į Saulę 
nepatartina. Iš fizikos žinome, kad šviesa būna balta arba spalvota. Buvo atrasta, kad 
Saulės šviesa yra baltos spalvos, o jos spindulys, praėjęs pro stiklinę prizmę, 
išskaidomas į šviesos spektrą, kurį sudaro septynios spalvos: raudona, oranžinė, 
geltona, žalia, žydra, mėlyna ir violetinė. Tai, ką matome, laikome objektyvia 
empirine tiesa. Jums tų žinių pakanka? Kitiems – ne.
Žmonės mėgsta „knaisiotis“ po ezoterines žinias. Ir kas jiems uždraus?! Kai kas kuria 
savo teorijas ignoruojant net mokslo žinias. Ir tai nėra blogai. Tik tokiu būdu mokslas 
judėjo į priekį tenkindamas proto smalsumą. Nors šiandien ezoterinės teorijos apie 



efyrą jau paneigtos, bet tas žodis vis dar vartojamas. Lieka dar daug neatsakytų 
klausimų: kas yra sąmonė, kaip veikia protas. Žmogaus siekis pažinti supančią gamtą, 
kosmosą, jūrų gelmes, patį save ir savo kūno sandarą iki ląstelių bei atomų buvo ir 
yra milžiniškas, nesustabdomas.
Man artima vokiečių mistikės Hildegardos pasaulėjauta, kuriai „dieviškumas 
apsireiškia medžiuose, vandenyse, debesyse, vėjyje, saulės šviesoje ir visoje visatoje. 
Hildegarda mūsų planetą suvokė, kaip gyvą, kvėpuojantį organizmą, pasižymintį 
protu ir gebėjimu palaikyti gyvybę.* Ji buvo ne pagonė, o krikščionė. Tokį „mistinį 
požiūrį į Visatą“ šiandien palaiko daug garsių mokslininkų. Vienas iš jų – kvantinis 
fizikas, filosofas ir kompiuterių inžinierius Bernardo Kastrupas**, daug metų dirbęs 
CERNE, šiandien jis rašo knygas ir teigia, kad Realybė iš esmės yra mentalinė. 
Savo požiūrį jis vadina „objektyviu idealizmu“, kuris radikaliai pakeičia mūsų 
supratimą apie save ir visatą, o materializmą vadina “kvailybe“. 
Bernardas ne vienas taip mąstantis mokslininkas. Jų jau visa plejada. Taigi, Visatos ir
Šviesos tyrimai tęsiasi. Ar mumyse yra šviesos? Keistas klausimas? Gal žinote, kas 
yra šviesa? Kiek klausinėjau fizikų, – tiesioginio atsakymo nesulaukiau. Jo tiesiog 
nėra. Pavadinti šviesą šviesa yra paprasta, bet pasakyti, KAS ji yra...To mokslo 
žmonės nežino. Saulę, mūsų pagrindinį šviesos šaltinį, žmonės garbino nuo senų 
senovės įvairiose tautose, bet tik visai neseniai, gal prieš 200 metų, šviesa, kaip 
fizikiniu reiškiniu,susidomėjo fizikai. Deja jiems nepavyksta atsakyti į iškeltą 
klausimą, kuris labai jaudino ir reliatyvumo teorijos tėvą A.Einšteiną. Jis apskaičiavo 
šviesos greitį, bet pasakyti, kas yra šviesa, negalėjo. Ne visiems įdomi šiuolaikinė 
fizika, nors jos korifėjai atrado stulbinančių dalykų, pvz., kad šviesos dalelė fotonas 
yra vienu metu ir dalelė, ir banga. Deja, šis atradimas žmogaus pasaulėžiūros
nepakeitė. Ar jūsų nestebina, kad egzistuoja ne tik elementariosios atomo dalelės, bet 
ir antidalelės, ne tik materija, bet ir antimaterija? Jums nekyla klausimas, ar akmens 
viduje tamsu, ar šviesu? Kas ten vyksta?
Daug klausimų be atsakymų. Protą proto argumentai kai kada 
klaidina. Kartais taip nutinka, kad žmogus ima intuityviai ieškoti 
atsakymų savyje...ir pati šviesa padeda atsakyti į sunkius 
klausimus. Juk ne šiaip sau sakoma, kad „Šviesa yra Tiesa“. Na, 
pirmiausia papasakosiu, kodėl taip smarkiai ja susidomėjau ir kaip 
šviesa mane prikėlė iš “miego“.
.................................
*Dr. Wilghard Strehlow. „Hildegardos Bingenietės Dvasiniai vaistai“, psl. 209.
**bernardokastrup.com

I dalis



PAŽINTIS SU NEŽINOMU AUTORIUMI

Nepasakysiu tiksliai datos, bet tai įvyko 2002-ųjų metų vėlų rudenį. Buvo šaltas 
lapkričio vakaras. Liūdnas ir tamsus. Toks tamsus, kad tikriausia tamsiau 
nebūna. Sėdėjau ant grindų ir abejingai masčiau, ar beverta mindžioti šią 
žemelę. Už lango siautė pūga. Širdyje ir galvoje buvo tuštuma. Nebeliko jokio 
noro būti čia. Nevarginsiu jūsų pasakojimais iš ankstesnio gyvenimo, – viskas be 
galo banalu: gyvenau kaip visi, daug mokiausi, daug dirbau, stengiantis 
išgyventi, praradau be galo daug sveikatos užsikrovusi „hobį-verslą“ ne pagal 
jėgas. Buvo mano kelyje godžių ir piktų žmonių, jie mane „suraitė“ taip, kad 
visko netekau. Po kelerių metų mintyse dėkojau tiems žmonėms. Juos teisti ne 
mano reikalas, –  jie man davė gerą pamoką. Būtent jie mane atvedė į tą vakarą. 
O kas išgelbėjo? 

Taigi, tą vakarą buvo žiauriai liūdna. Neverkiau. Galvoje buvo tuščia nuo apatijos 
šitam gyvenimui. Nežinau, kokia  jėga „įmetė“ į mano galvą keistą klausimą ir 
prisiminimą apie vieną seniai skaitytą knygą, kurią kažkada davė paskaityti vienas 
kolega. Iš karto net neprisiminiau nei autoriaus vardo, nei knygos pavadinimo. Knyga 
buvo rusų kalba. Turinys, kiek įstengiau tada prisiminti, buvo nekonkretus, apie viską 
ir apie nieką. Apie mus, apie gyvenimą.Tačiau tada kažkodėl pagalvojau, kad tai 
buvo knyga apie šviesą. Taip, būtent apie šviesą.

Prisipažinsiu – nesu fizikos specialistė, nors ji mane kažkada labai domino ir net 
ketinau ją studijuoti. Tačiau tos minties pakako, kad mano smalsus protas pabustų. 
Vėliau grįžo atmintis ir prisiminiau autoriaus vardą. Pakilau nuo grindų, įjungiau 
kompiuterį ir patikrinau, kas gi jis yra. Paguglinusi jo vardą be galo nustebau atradusi 
šimtus ir tūkstančius jam skirtų puslapių. Laikiau save apsiskaičiusia intelektuale, 
literatūros specialiste, o jo nežinojau. Nežinojau, nes „ezoterinės temos“ manęs 
niekada nedomino. Buvau mokslo sugadintas žmogus. 

Pasirinkau vieną svetainę, kurioje buvo didelė to autoriaus knygų biblioteka. 
Išsirinkau paskutinę tame sąraše ir nutariau atsispausdinti. Knygos įžangoje autorius 
rašė apie dzen, Sudzuki, japonų budistą. Viena ausimi apie jį kažką buvau girdėjusi. 
Pradėjau skaityti... 



Foto: Just Jacx

Skaičiau ir juokiausi, skaičiau ir verkiau. “Viešpatie! – kartais mintyse sušukdavau, 
kurgi aš buvau, kad tai praleidau? Tai buvo knyga liečianti mane ir mus visus. Iš 
tiesų, tai buvo knyga  mokanti atrasti savyje kažkokią šviesą, kuri pakeičia mūsų 
protą. Nuo tos dienos šviesos „magija“ tvirtai apsigyveno mano pavargusioje galvoje 
ir širdyje. Masčiau taip: jeigu tai tiesa, kas rašoma, reikia patikrinti. Protas, linkęs 
analizuoti ir viską sverti, kartais nuveda ir į tamsą. Aš nieko nebijojau. 

Tada nieko nežinojau apie meditaciją. Autorius būtent apie ją ir rašė...Jau vėliau, kai 
knygą įveikiau, ėmiau pamažu daryti vieną kitą veiksmą taip, kaip buvo parašyta. 
Mokiausi kitaip kvėpuoti, atpalaiduoti kūną ir protą. Mano uolumas buvo begalinis. 
Galėjau skirti visą savo laiką tik tam „darbui“. Šio pasaulio problemos nutolo. 

Na, belieka atskleisti „paslaptį“. Tą vakarą paėmiau į rankas garsaus Indijos mistiko 
Ošo knygą, kuri vadinosi „Manifest dzen“ (Oшо. Манифест Дзен). Ši knyga buvo 
sudaryta iš paskutinių pokalbių su savo sekėjais prieš mirtį. Nuo tada ėmiau krauti į 
galvą visiškai naujas idėjas. Ošo vardas pasaulyje buvo labai gerai žinomas. Tik ne 
man. Mane Ošo smarkiai užkabino. Beje, jis buvo filosofas pagal išsilavinimą, tad, 
galima sakyti, kolega.

Jau minėjau, kad tą vakarą man viskas buvo “dzin”...aš tiesiog nebenorėjau gyventi. 
Todėl kai perskaičiau, kad egzistuoja „technika“, kaip galima atsikratyti savojo „aš“, 
o supratau paraidžiui – numirti, man ji buvo labai patraukli. Nuo ko pradėti, 
nežinojau. Ošo rašė maždaug taip: kai jūs „išeinate“ už proto ribų, net idėja „aš esu“ 
išnyksta ir jūs jaučiatės įtraukti į egzistavimą be ribų. Tada „dzen ima žydėti“. Dzen 
yra pabudusio sąmoningumo būsena neturinti savyje jokio „aš“. Protas priešinsis, 
sieks save išsaugoti nuo sunaikinimo, nes po to jau nebeliks jokio „aš“. Ego mirs. 
„Kaip šaunu“, – galvojau.  Ošo rašė maždaug taip: kai protas pasiduoda ir nebelieka 
jokio „aš“, kai esi „niekas“, tas „niekas“ ima skleisti šviesą.  Kiek daug nežinomųjų! 
Nutariau pabandyti, kas gi nutiks “išėjus už proto ribų”? Kas per fantastika? Kaip tai 



vyksta? Reiktų patikrinti, ar tai tiesa? Kodėl tas keistas „aš“ be proto ima skleisti 
šviesą? 

Mano darbo vieta. 

Nuo to vakaro perskaičiau labai daug knygų ir tekstų įvairiausiomis temomis: šviesa, 
dvasia, atomas, žmogus, tiesa, meilė, meditacija, budizmas, mistika, dievas, laikas, 
erdvė, psichologija, filosofija, sveikata, dvasinė praktika, kvantinė fizika ir daugybė 
kitų. Atsirado nauja biblioteka namuose. Dabar sėdžiu ir galvoju: „O kaip man jums 
perteikti tai, ką atradau ir suvokiau?  Jeigu glaustai, – supratau, jog tokie žodžiai 
kaip dievas, meilė, dvasia, šviesa yra tapatūs žodžiai, vienas kitą užgožiantys ir 
vienas kitą papildantys, kurių turinį žmogaus protas tūkstantmečių bėgyje 
visose religijose ir kultūrose ėmė ir supriešino. Tokia proto prigimtis. Jis 
kūrybingas iki absurdo. Bandysiu, gal man pavyks, atskirti pelus nuo grūdų. Ir štai 
kas gavosi po daugelio metų...Kadangi buvau prisiekusi tai Šviesai, jei tik liksiu 
gyva, paskelbti tai visiems. Taip ir gimė ši knyga.

Ošo man iš karto parodė, kur link turiu judėti. Kaip nuraminti protą. Tapau uolia 
mokine. Ir man tai patiko. Mokiausi atpalaiduoti kūną ir kitaip kvėpuoti, pasinerti 
užmerkus akis į savo vidinę tylą ir tuštumą, nieko negalvoti...Pasidomėjau, ką reiškia 
paranajama. Susiradau papildomos literatūros. Kiekvieną dieną, vakarop, o kartais ir 
ilgomis valandomis dienos metu nieko kito neveikdavau tik „landžiodavau“ po savo 



vidinę tuštumą. Mintys pamažu ėmė paklusti mano valiai. Pirmąsias savaites nieko 
ypatingo nepatyriau. Nemačiau jokios šviesos...

Tačiau vieną vakarą įvyko kai kas, kas mane sukrėtė, išgąsdino, o po to jau teko 
pripažinti, kad „ten, viduje, iš tiesų kažkas vyksta be mano valios, be mano 
leidimo“. Tai yra nesikišant protui.

...............................

ŽINGSNIS Į NEŽINOMYBĘ

Taigi, tą lapkričio vakarą namuose buvo šalta, nejauku. Užsiklojusi storu pledu 
atsiguliau ant savo čiužinėlio, tikėjausi sušilti ir užsnūsti. Buvo labai tamsu. 

Kaip šiandien pamenu, atsiguliau ant dešiniojo šono ir užsimerkiau. Netrukus tiesiai 
prieš užmerktas akis atsirado ryškus šviesos taškas, tas taškas ėmė didėti ir  plėstis. 
Nustebau, bet nepasimečiau, buvau pilnos sąmonės. Tas taškas priartėjo ir ėmė leistis 
iš viršaus žemyn. Taip būna teatre, kai tamsoje atsidaro scenos užuolaidos. Gimė 
nerimas, bet nieko negalėjau pakeisti. Uždanga atsidarė. Pamačiau prieš akis pilką 
ilgą tunelį, o aš visu kūnu pajutau įtraukiama į jį ir ėmiau lėkti. “Atskridau“ į 
kažkokią patalpą, ten prietema. Atpažinau kambarį, kuriame gyvenau su savo buvusiu 
vyru. Nuo to laiko buvo praėję daugiau kaip 30 metų. Visai buvau jį pamiršusi. Ir še 
tau! Atpažinau plačią „tachtą“, ant kurios mes miegodavome. Matau savo vyrą (tuo 
metu jis gyveno gal su su trečiąja žmona), jis ima prie manęs šlietis, kabinėtis...Aš 
nuo jo traukiuosi, stumiu jį, stumiu, išsivaduoju, išsigandusi staigiai grįžtu į dabartį ir 
atmerkiau akis.

Foto: Wallhere

Tai nebuvo fantazija. Tai buvo pergyvenimas, kurį patyriau lyg būčiau „įtraukiama“ į 
praeitį. Kai grįžau atgal į realybę, pagalvojau, kad taip sielos keliauja laiku. 
Nevartojau niekada jokių raminančių preparatų, nebuvo jokių dirgiklių iš šalies. 
Todėl sakau, tai buvo tikra patirtis. Nėra prasmės fantazuoti. Nemėgstu 
fantazijų.Todėl čia noriu perspėti ir jus: jei sumanysite keliauti į savo vidų, turėkite 



galvoje, kad pirmos patirtys gali jus išgąsdinti. Aš neišsigandau. Pasidarė dar 
įdomiau. Tačiau jokios šviesos nemačiau, buvo tik prieblanda.

Nuo anos dienos praėjo gal trys savaitės. Mano „treniruotės-meditacijos“ tęsėsi. 
2002 m. gruodžio 8 d. vakaras man įsirėš labai giliai ne tik į atmintį, bet ir į 
širdį.

Tą šaltą vakarą, kaip visada atsiguliau ant savo čiužinėlio ir apsiklosčiusi šiltai 
nutariau pamedituoti: užsimerkiau ir „žiūrėjau“ tiesiai prieš save. Atsipalaidavau. 
Kažkiek laiko ramiai kvėpavau pagal pranajamą. Vėliau pajutau, kad iš apačios į 
viršų kyla labai maloni šilta banga. Žinojau, kad pabudo čakros. Leidau energijai 
kilti, buvo labai gera. Energija intensyvėjo, stengiausi dar labiau atsipalaiduoti, nieko 
negalvoti, nuolat sau primindavau Ošo žodžius: esu ne kūnas ir ne protas...Po kurio 
laiko staiga netikėtai mane supurtė labai stipri elektros iškrova. Niekaip kitaip negaliu 
to reiškinio pavadinti, – prieš akis žibtelėjo „šviesos ekranas“, lyg kas nors būtų 
įjungęs televizorių. Po supurtymo energija virto švelnia ir be galo malonia. Tokia 
malonia, kokios niekada nesu patyrusi. Virš pakaušio bangavo palaimos bangos. 
Leidau joms sklisti, kol pamažu viskas nurimo, vėl suaktyvėjo protas. Tą vakarą 
supratau, kad einu teisinga linkme link šviesos. Ošo buvo teisus: ŠVIESA 
ŽMOGUJE YRA. Na, žinoma, didelės dvasinės patirties turintys žmonės, geba eiti 
dar giliau, iki visiško savojo aš „praradimo“...Aš niekada to nesiekiau. Panašių 
patirčių buvo pakankamai daug, kad suprasčiau, kas nutinka ar gali nutikti 
kiekvienam, kai protas nurimsta...

Žinoma, ne viskas iš karto tapo aišku ir suprantama: būdavo dienų, kai energija (kol 
kas tai vadinsiu tuo moksliniu žodžiu, nors tai ir nėra teisingas žodis) tūnodavo 
kažkur įstrigusi ir nekildavo. Lauki lauki, o ji kaip negyva. Po ilgų meditacijos metų 
ėmiau suprasti ir išmokau nieko nelaukti. Energijos pažadinimui ypač trukdo 
psichologinės įtampos. O kaip gali jos netrukdyti? Juk negulėsi visą laiką, reikia 
keltis ir vykdyti savo pareigas šiam pasauliui, šeimai. 

Aš buvau ir iki šiol likau mokslo sugadintu žmogumi. Iš vienos pusės tai mane 
gelbėjo, nes nuslysti į nežinią yra labai lengva. Kai kas nuo neteisingų meditacijų net 
ir sveiką protą praranda. Tad mąstymas net labai reikalingas. Gal todėl medituoti 
patariama vyresniame amžiuje. Kai aš pradėjau medituoti, man buvo jau 57 metai. 
Filosofinis išsilavinimas mane skatino gilintis į tokias temas: Kas yra Šviesa? Kas 
yra Dievas? Kas yra Tiesa? Kas yra Meilė? Kas yra Dvasia? Ir t.t. Meditacija 
netrukdo mąstymui, o jį išgrynina. Supratau, kad žodžiai dvasia, dievas, meilė, 
tiesa yra baziniai, kuriais tūkstantmečiais įvairios religijos ir ideologijos manipuliavo 
žmogumi, jį šantažavo, žaidė jo sąmoningumu. Tai bene didžiausias nusikaltimas 
prieš žmogų ir jis vyksta iki šiol. 

Pirmiausia pasiryžau išsiaiškinti, kas yra šviesa? Ką apie šviesą kalbėjo ir rašė 
mistikai, įvairių religijų žymiausi mokytojai, filosofai ir pagaliau fizikai. Taip ir 



gyvenau ilgai ir įdomiai tarp meditacijų ir mokslinių tyrinėjimų. Žinoma, buvo ir 
kasdienybė, varganas materialinis egzistavimas, kai vieną morką sriubai teko dalinti į 
dvi dalis. Tada supratau, kad skurdas gali būti lengvas, kai protas nezyzia. Dar 
pridursiu, kad gyventi, jaučiant savyje vidinę šilumą ir šviesą, yra labai gera ir labai 
sudėtinga. Net ir pabudusiam protui išvengti šio pasaulio atakų labai sunku. Sakau 
tiesą, anksčiau turėjau „storesnę odą“ visokiems stresams, o po to tapau daug 
jautresnė aštresniam, piktam žodžiui, neteisybei, melui, veidmainystei. Gyvenimas 
tampa komplikuotas. Gyventi reikia...

Įspėju jus visus: gal ir neverta toliau skaityti...Gal nebebus įdomu.Kam jums tos 
filosofijos apie "kasdienę" šviesą? Man buvo be galo įdomi ir naudinga kelionė! 
Tiek, kiek aš perskaičiau, duok Dieve kiekvienam! Tad nemanau, kad kažką 
svarbaus praleidau. Labai nesiplėsiu. Viską išdėstysiu kuo glausčiau. Į daugelį 
klausimų jums atsakys mokslininkai, garsūs mąstytojai, dvasios lyderiai, 
meditacijos meistrai, todėl aš pati daug ko neaiškinsiu, – jų autoritetas neleis 
suklysti ir nuklysti į lankas, kas labai dažnai atsitinka rašantiems „apie 
energijas“ daugiskaitoje. Tada aš ir pati nežinojau, kad ta „energija“ vadinama 
Dvasia. 

Taigi, kokias paslaptis „slepia“ šviesa? 

................................

II dalis

IŠ KO VISKAS SUDARYTA? 

ATOMO PASLAPTYS

Kad pasaulis sudarytas iš nedalomų paslaptingų elementų bene pirmasis 
paskelbė Graikijos filosofas Empedoklis (492–432 m.pr.m.e.), vėliau Demokritas 
(460–370 m.pr.m.e.) ir kiti. Tada visi tikėjo, kad tie elementai yra labai maži 
kieti akiai nematomi rutuliukai. Tuo tarpu senovės Indijoje buvo laikomasi 
požiūrio, kad viskas sudaryta iš 5 elementų: žemės, vandens, ugnies, oro ir 
erdvės. Kinai tikėjo, kad viskas sudaryta iš žemės, vandens, ugnies, medžio ir 
metalo. Negalėdami paaiškinti sudėtingų gamtos reiškinių anų laikų mąstantys 
žmonės pasitelkė „dvasios“, „sielos“, „idėjų“ sąvokas, kurios, neva, viską valdo. 
Platonas teigė, kad daiktai yra tik apgaulingas, aukštesniojo pasaulio idėjų 
atspindys. Ir ši jo teorija tapo religijos pamatu. Ar senovės filosofų aprašytas 
pasaulis buvo klaidingas, „siauras“, ar Platonas klydo? Ir taip ir ne, bet 
mėginkim išsiaiškinti.

Žmonės tol tikėjo mažų rutuliukų egzistavimu medžiagoje, kol neišmoko tirti 
medžiagos sudėtingais prietaisais ir kol nepažvelgė į atomo vidų. Tik tada prasidėjo 
mokslo virsmas turėjęs didžiulės įtakos ir žmonių pasaulėžiūrai: daugelis nutolo nuo 



mitinio religinio pasaulio ir ėmė galvoti/tikėti, kad mokslas dabar atsakys į visus 
rūpimus klausimus. Tikėjimas mokslu tam tikra prasme pakeitė religiją. Tačiau po 
kurio laiko paaiškėjo, kad ne viskas taip paprasta su ta medžiagine „realybe“, kurią 
matome, liečiame, tiriame.

1803 metais anglų fizikas Džonas Daltonas (1766–1844) vėl atgaivino atomo idėją. 
Jis išdėstė teoriją, kurią galima patikrinti laboratorijoje. Jis suformulavo atomų, 
molekulių, elementų ir cheminių junginių sąvokas. Jis įrodė, kad, nors bendras atomų 
skaičius pasaulyje yra labai didelis, atskirų atomų tipų skaičius yra gana mažas. 
Daltonas taip įtikinamai išdėstė savo teoriją, kad ją per dvidešimt metų priėmė 
daugelis mokslininkų. Tai buvo šiuolaikinės fizikos prologas.*

Tikras fizikos mokslo proveržis prasidėjo tada, kai 1897 metais Anglijos fizikas 
Džonas Tomsonas (1856–1940) eksperimentais įrodė, kad atomai nėra vien tik 
suspausti rutuliukai ir kad juose gyvena dar mažesnės elektringosios dalelės. Vėliau 
moksliniais eksperimentais buvo įrodyta, kad atomai sudaryti iš mažo, bet tankaus 
teigiamo branduolio ir apie jį besisukančių neigiamų elektronų (e-). Visos fizikos 
istorijos nedėstysiu. Tam egzistuoja mokslininkų, atominės fizikos specialistų 
parašytos knygos, straipsniai, Wikipedija,  kuriuos galima be problemų studijuoti. Aš 
nesu fizikė, kaip jau rašiau, – tad remiuosi mokslininkų žiniomis, o nekuriu savų 
„teorijų“. Labai vertingos savišvietai yra knygos, kurias parašė akad. Jonas Grigas, 
fizikos profesorius su pasauliniu vardu. 

Norint protu aprėpti mokslinį pasaulio vaizdą, reikia nemažai pastangų. Net ir 
paviršutiniškai apžvelgti svarbiausias mokslo teorijas reikia daug jėgų. Kai kam iš 
šalies atrodo, jog mokslui nėra nieko švento: tai, kas vakar buvo tiesa, šiandien 
atmetama. Tačiau pačiam mokslui tie pasiekimai kainavo labai daug.

Šiandien žinome, kad neorganinės medžiagos nepaisant jų įvairovės, lyginant su 
gyvais organizmais, gana nesudėtingos. Jūs tai žinote iš mokyklinės fizikos ar 
chemijos kurso. Taip pat žinome, kad tarp neorganinės ir organinės medžiagos yra 
daug panašumų, bendrumų. Šiandien vyresnių klasių mokiniai žino, kad visi gyvi 
organizmai, kaip ir negyvos organinės medžiagos, sudaryti iš elektronų, protonų ir 
neutronų. Mūsų kūnai – irgi. Čia yra esmė. 

Visos medžiagos sudarytos iš trijų rūšių dalelių! Tik tiek dalelių sudaro tokią 
milžinišką įvairovę!

Visa tai suprasti ir paaiškinti padeda matematika. Dabar žinoma, kad viskas sudaryta 
iš elementariųjų dalelių, Jos nedalios. Žodynuose nurodoma, kad elementariųjų 
dalelių yra jau virš 300. Elementariųjų dalelių gausa privertė susimąstyti: „O gal yra 
dar mažesnių dalelių? Subelementarių, iš kurių susideda pačios elementariausios 
dalelės?“ Kas žino...?

Pažvelkim į atomą. Šiuolaikinė atomo sandara atrodo taip, kaip paveiksliuke: aplink 
branduolį pastoviai juda elektronai. Branduolys sudarytas iš protonų ir neutronų, 



kurie sudaryti iš kvarkų. Pats atomo vidus yra tuščias. Taigi, atomas – kiauras. Ir 
mūsų kūnai „kiauri“, bet kažkodėl nesubyrame. 

   
Foto: Wikipedia.

Atomą vaizduojantis paveiksliukai šiek tiek netikslūs. Jeigu atomo dydis būtų apie 10 
km, tai atomo branduolį sudarantys protonai ir neutronai būtų tik 10 cm dydžio, 
o kvarkai ir elektronai būtų mažesni, nei 0.1 mm. 

99.99999...% atomo tūrio užima tuščia erdvė!!!

100 milijardų atomų sudėjus į eilutę gautųsi 1mm ilgio grandinėlė, jo branduolys yra 
10 000 kartų mažesnis. Kvarkai ir elektronai yra 10 000 kartų mažesni už branduolį.“

20 a. pradžioje E. Rezerfordas (1871 – 1937) įrodė, kad bemaž visa atomo masė 
sutelkta jo branduolyje - labai nedidelėje (palyginus su pačiu atomu) erdvėje: 
branduolio (turinčio masę) skersmuo maždaug 100 000 kartų mažesnė negu paties 
atomo. Tuo metu dar nebuvo atrastas neutronas. Elementariosios dalelės jungiasi į 
įvairias struktūras. 

Laikoma, kad elementariosios dalelės yra nesunaikinamos, amžinos, nemirtingos. Iš 
elementarių dalelių galima sukurti daugybę įvairių formų. Iš jų kuriasi pasauliai ir 
visa, kas juose. Tad ir vėl klausiu jūsų, argi tai ne nuostabu? Argi galima visa tai 
laikyti „šalta negyva materija? Materija, kuri šiandien įvardijama kaip suspausta 
energija, yra sakrali. Ji ne mūsų rankų darbo. Mes sudaryti iš jos. Ir svarbiausia – ji 
švyti. Ir dar. Jeigu materija nesunaikinama, amžina ir nemirtinga, kaip galime mes 
mirti?  Neįrodyta, bet linkstama galvoti, kad kai kurios dalelės saugo mūsų sąmonės 
informaciją. Mes negalime gimti „iš nieko“ su nuline sąmone. Tai būtų net nelogiška.

ATOMO VIDUJE – ŠVIESA?

Tęskime savo mokslinius tyrinėjimus remdamiesi tuo, kas įrodyta. Viena iš 
svarbiausių atomo savybių yra švytėjimas. Šviesą skleidžia fotonai. Tik 
įsivaizduokite: mes visi, sudaryti iš atomų, irgi švytime. Tai ne fantazijos, o gryna 
fizikinė tiesa. Gali kilti klausimas: ar švyti tik gyva materija, ar ir negyva, pvz., 
akmuo?

Kai matote šaltą akmenį galvojate, kad jis yra negyvas, kad visi jo atomai yra 
sustingę, o jo viduje tamsu...? Ne. Ne tamsu. Net jeigu akmens niekas iš išorės 
neveikia, jo atomuose vyksta gyvenimas. Aplink branduolius nesustodami orbitalėmis 



„šokinėja“ elektronai. Net ir negyvoje terpėje elektronai yra aktyvūs. Bet jeigu atsiras 
koks nors šilumos šaltinis, kas nors akmenį paveiks...gyvenimas elektrono viduje 
prisipildys fotonų šviesa, jie ims šokinėti iš orbitalės, kurs elektros sroves ir 
išmesdami savo energiją akmenį kaitins iš vidaus.

Dabar jūs jau žinote, kad atomai nėra kieti negyvi rutuliukai. Žinote, kad jo viduje yra 
branduolys, apie kurį skrieja dar mažesnės dalelės – elektronai. Elektronai sudaro 
visų atomų apvalkalus, supančius branduolį. Visa tai atrasta labai neseniai. Kad 
elektronas yra subatominė dalelė atrado J.J.Thomson 1897m. , tyrinėdamas katodinių 
spindulių kolbas. 

Kai laisvi elektronai juda, atsiranda krūvių srautas, jis yra vadinamas elektros 
srove. Elektronas nėra elementarus, jį sudaro fotonai. 

Fotonas (graikų k. reiškia šviesa) –laikomas elementaria dalele. Viename elektrone 
jų yra du. Fotonas arba šviesos dalelė neturi elektros krūvio, rimties masės ir 
egzistuoja tik judėdamas šviesos greičiu. Maždaug prieš 200 m. žmonės nežinojo, kas 
yra šviesa. Šviesą skleidžia Saulė, žvaigždės ir dirbtiniai šviesos šaltiniai, tai 
yra šviečiantys objektai. Akmenys, medžiai, žolė ir kiti mus supantys daiktai 
nešviečia, bet mes juos matome, nes jie atspindi į žiūrinčiojo akis (mūsų akis) juos 
apšviečiančią šviesą. Šviesos dėka mūsų akys gauna labai daug informacijos apie 
aplinką ir pažįsta pasaulį.

Įvairiuose daiktuose vyksta nematomi, bet labai sudėtingi šviesos sąveikos su 
medžiaga reiškiniai, kurie teikia mums daug informacijos ne tik apie šviesos savybes, 
bet ir apie pačią medžiagą, į kurią krinta šviesa.

Pirmieji pagrindinius šviesos sklidimo ir atspindžio dėsnius suformulavo Antikinės 
Graikijos mąstytojai Aristotelis, Platonas ir Euklidas. 1590m. Z. Jansenas 
sukonstravo pirmąjį dviejų lęšių mikroskopą, o 1609 m. G. Galilėjas išrado teleskopą. 
Apie 1660 m. Izaokas Niutonas išplėtojo korpuskulinės šviesos prigimties teorijos 
sampratą teigdamas, kad šviesos spinduliai yra dalelės ir įrodė, kad baltą šviesą 
sudaro viso spektro spalvos. Jo eksperimentas su prizme baltą saulės šviesą suskaldė į 
vaivorykštę, kita prizmė tą vaivorykštę vėl surinko į baltą šviesą. I. Niutonas manė, 
kad šviesa yra srautas skirtingo dydžio be galo mažų dalelių, išeinančių iš šviečiančių 
kūnų. Jis sukūrė korpuskulinę teoriją. Vėliau olandų mokslininkas Č. Hiugensas 
padėjo pagrindus banginės šviesos sampratai. Bet jis nesukūrė nuoseklios teorijos, 
kuri būtų galėjusi konkuruoti su I. Niutono korpuskuline teorija. Tik vėlesni T. Jungo 
ir A.J. Frenelio darbai argumentuotai pagrindė banginę šviesos prigimtį ir 
lygiaverčiai korpuskulinės šviesos prigimties teoriją. Štai kokia sudėtinga šviesos 
prigimtis!

1860 m. škotas D.K. Maksvelas, tirdamas elektrą ir magnetybę, suprato, 
kad elektromagnetinės bangos erdvėje sklinda šviesos greičiu. Jis padarė išvadą, 
kad šviesa taip pat yra elektromagnetinės bangos. Tačiau elektrodinaminė teorija, 
pagrindusi šviesos kaip elektromagnetinės bangos sampratą, vis dėlto nesugebėjo 
paaiškinti šviesos sugerties ir emisijos dėsningumų. Tik 1900 m. M. Plankas padarė 



išvadą, kad šviesa sugeriama ir išspinduliuojama kvantais, t.y. tam tikromis 
porcijomis, kurios proporcingos šviesos dažniui. Tai tarsi prieštaravo D. Maksvelo 
teorijai, todėl pats M. Plankas abejojo tais kvantais. Ir tik A. Einšteinas šviesos 
kvantams suteikė impulsą ir masę, šviesai grąžindamas korpuskulinės prigimties 
įvaizdį. 1923 m. Lui de Broilis Einšteino idėją apie dvilypę šviesos prigimtį, 
korpuskuliarinį – banginį dualizmą, perkėlė į medžiagą. Už elektrono banginę 
prigimtį De Broiliui buvo suteikta Nobelio premija.

Taigi, kvantinė fizika pagilino ginčą, ar šviesa yra dalelės, ar bangos. Degant 
malkoms ar šviečiant elektros lemputei fotonai randasi kintant elektronų energijai. 
Erdvėje ji sklinda kaip banga, tačiau sąveikaudama su medžiaga elgiasi kaip 
dalelės. Šis dvilypumas daro šviesą dar paslaptingesnę. XX a. korpuskulinė ir 
banginė šviesos prigimtis buvo sujungta į vientisą teoriją, pagrįstą kvantine 
mechanika ir kvantine elektrodinamika. Aprašant kai kurias šviesos savybes patogiau 
šviesą traktuoti kaip elektromagnetines bangas, tačiau kitais atvejais labiau tinkama 
šviesos kaip dalelės sąvoka. Kai elektromagnetinės spinduliuotės srautas sąveikauja 
su medžiaga, poveikį lemia fotono energija. Kvantinės fizikos dėka šiandien žinome, 
kad elektronai turi savybių, siejamų tiek su dalelėmis, tiek su bangomis. Kadangi 
elektronų judėjimą erdvėje sunku apibrėžti, laikoma, kad elektronas yra „niekur“ 
arba „visur vienu metu“, ir elektrono buvimo vieta apibūdinama kaip galimybė rasti 
tą elektroną jo judėjimo sudaromame „debesyje“. Supratote?

Šviesa yra elektromagnetinė spinduliuotė, 

kurią jaučia žmogaus akis ir kuria pagrįstas mūsų vaizdinis visatos suvokimas.

Daugelis šviesos savybių, pasireiškiančių jai veikiant materialius kūnus, aprašomi 
bangų parametrais. Jie rodo banginę spinduliuotės kilmę. Elektromagnetinė banga 
suprantama kaip du erdvėje sklindantys kintamieji laukai, elektrinis ir magnetinis. 
Glaustai kalbant šiandien šviesa suprantama kaip banga ir dalelė. Ir suprask dabar, 
žmogau, kas ji yra! Banga arba dalelė?! Čia ir slypi šviesos fenomeno paslaptis. Ir 
kol kas niekas nieko daugiau pasakyti negali. Yra būtent taip.Mūsų kūnas sudarytas iš 
atomų, kurių viduje vyksta tokie nuostabūs šviesos žaidimai.

Terminas “šviesa” dažniausiai vartojamas turint galvoje regimosios šviesos sritį, kuri 
apima bangų ilgius nuo 400 iki 780 nm. Bet, atminkite, regimoji šviesa sudaro tik 
nedidelę elektromagnetinės spinduliuotės dalį. Regimosios šviesos srities skirtingų 
bangos ilgių šviesą akis supranta kaip skirtingų spalvų šviesą. Žmogaus akis gali 
atskirti spalvas labai individualiai, intervalais nuo 20 nm iki 160 nm. 

Taigi spalvos yra ne šviesos savybė, o subjektyvus fiziologinis ir psichologinis 
atsakas į šviesą. Akimis nemąstome, akys mus apgauna. Ne mes matome šviesą, 
o PATI šviesa įeina į mūsų akis ir padeda pamatyti ne tikrą pasaulio vaizdą, o 
atvirkščią ir netgi spalvotą, nors iš tikrųjų jis gal net yra bespalvis. Tikroji 
šviesos spalva yra balta. Joje slypi visos vaivorykštės spalvos.



...........................

NEMATOMA ŠVIESA

Fizikai sako, kad materija, deja, neturi aiškaus apibrėžimo: apytikriai 
nusakoma kaip fizikinė tikruma, iš kurios sudaryta VISATA. Svarbi materijos 
savybė yra jos neapibrėžtumas ir kintamumas. Elementariųjų dalelių, tokių kaip 
elektronai, tikslios padėties erdvėje (ir skaičiaus) neįmanoma nustatyti ne dėl 
techninių problemų, o todėl, jog būdami taip pat ir bangos, jie šios padėties iš 
principo neturi. Filosofijoje materija (lot. materia – medžiaga, daiktybė) – tai 
objektyvi realybė, pažįstama pojūčiais, egzistuojanti nepriklausomai nuo 
sąmonės ir jos atspindima, arba kažkoks medžiaginis pradas. Deja, deja, 
šiuolaikinė fizika sako, kad buvęs „materializmas“ liko be kojų... 

Saulė – gyvybės šaltinis

Betgi, kas dar tiki „materija“, pažvelkime, kaip ji egzistuoja su tais savo nematomais 
atomais, kurie kažkokiu būdu tampa matomi mūsų akims? 

Fizikai teigia, kad tuos nematomus atomus jungia gravitacija, – tai tokie „mistiniai 
klijai“ (ezoterikų mylimas terminas). Kas yra gravitacija, kas vyksta visų gyvų ir 
negyvų kūnų, įskaitant smulkiausias daleles (atomus, elektronus) sandaroje? Žmogus 
gravitacijos nejaučia, tačiau net ir mažai išsilavinę žmonės žino, kad gamtoje viskas 



su viskuo sąveikauja, jungiasi ir sudarinėja molekules, ne bet kaip ir ne su bet kuo. 
Žodis mokslui (iš wikipedia org):

1687 m I.Newtonas paskelbė, kad gravitacija yra visuotinės traukos dėsnis, kuris 
teigia, kad bet kurie du materialieji taškai veikia (traukia) vienas kitą jėga, 
proporcinga jų masėms ir atvirkščiai proporcinga atstumo tarp jų kvadratui.

Tai yra DĖSNIS, kurio kvestionuoti negalima. O reikia žinoti, kad visi, net akiai 
nematomi „materialūs taškai“  traukia vienas kitą su tam tikra jėga. Gravitacija – tai 
bangos, jos gali būti stiprios ir silpnos. Tad jei panelė jūsų nebetraukia, galite laikyti, 
kad jūsų gravitacinė trauka nusilpo ir nieko čia nepadarysi. 

Visa, kas egzistuoja fiziniame lygyje  – tas vyksta ir mūsų kūne, mūsų 
psichikoje, dvasiniame lygyje. Ar visi objektai Visatoje veikia vieni kitus 
kažkokia jėga? Taip. Visi kūnai Visatoje sąveikauja gravitacijos jėga.

Tačiau kuo toliau vienas nuo kito yra du atskiri kūnai, tuo mažesne gravitacijos jėga 
jie sąveikauja. Sąveikos jėga yra atvirkščiai proporcinga atstumo tarp kūnų kvadratui. 
Kuo masyvesnis objektas, tuo didesne jėga jis veiks kitus objektus. Dvigubai didesnė 
masė reiškia dvigubai didesnę jėgą. Taigi galima sakyti, kad tik masyviausi objektai 
Visatoje sukuria gravitacinį lauką, kuris veikia kitus kūnus. 

Apibrėžimas, kurį reikia mokėti mintinai: gravitacija  – tai visų fizinių kūnų geba 
traukti vienas kitą. Tai viena iš keturių fundamentalių sąveikų gamtoje. Visi 
kosminiai objektai veikiami gravitacinės centro jėgos. Egzistuoja keturios 
fundamentaliosios sąveikos: gravitacinė, elektromagnetinė, stiprioji ir silpnoji. 
Kiekvienas stebimas fizikinis reiškinys gali būti paaiškintas šiomis sąveikomis. 
Kvantinės mechanikos požiūriu medžiagos dalelės (fermionai) ne sąveikauja vienos 
su kitomis tiesiogiai, bet keičiasi sąveikos bozonais, kurie ir yra sąveikų nešėjai 
(tarpininkai). Kuo giliau į atomą, tuo sudėtingiau. Fotonai, šviesos kvantai, 
yra elektros krūvių sąveikos tarpininkai. Kitos dalelės, gliuonai, yra spalvinių 
krūvių sąveikos tarpininkai. Kaip vyksta gravitacija? Gravitaciją sukelia +  ir  –  
elementarūs krūviai, kurie silpnai asimetriški, t.y. ne tapatūs (vienas krūvis sunkesnis 
už kitą). Krūviai esantys vakuume sukuria poliarizaciją (+ –), kuri traukia visus kūnus 
vieną prie kito. Gravitacinė trauka – tai elektrostatinis reiškinys. Kai vakuume nėra 
arba yra labai nedidelis kiekis kūnų (dalelių), pasireiškia antigravitacija ir todėl 
Visata plečiasi, o ne traukiasi. Saulės sistemoje planetas prie Saulės traukia 
gravitacijos jėga. 



Atome veikia elektrostatinė jėga – kuloninė.  Š.O. Kulonas nustatė: visi pakrauti 
bet kokių dydžių kūnai, o taip pat atominės ir net subatominės pakrautos dalelės, –
traukia ir atstumia vienas kitą pagal Kulono dėsnį.  Kuloninė elektrostatinė jėga ir 
niutoninė visuotinės traukos jėga vienodai mažėja didėjant atstumui tarp kūnų. 
Erdvėje labai daug pakrautų dalelių  (elektronų, įvairių jonų), t.y. šviesos. Tas 
daleles su didžiule jėga traukia įkrauti kūnai. Dalelės prilimpa prie kūnų ir 
neutralizuoja  krūvį. Dalelės atomo viduje ir erdvėje, laisvame pavidale, tai 
nušvinta, tai užgęsta, tai priima informaciją, tai atiduoda, tai gimsta, tai miršta.

Gravitacija atomo struktūroje didesnio vaidmens nevaidina: ji pernelyg maža 
palyginus su elektrostatine jėga (šviesos jėga). Tik “pakrautos“ šviesa dalelės, ir 
kūnai, daro didelę įtaką kitiems kūnams ir mums, žmonėms. 

..................................

SĄMONĖS PASLAPTYS

„Materialusis“ žmogus  – ne išimtis. Jis irgi pilnas tų šviesos fotonų. Betgi 
žmogus – ne atomų sankaupa, – jis pasižymi sąmoningumu. Ką mokslas sako 
apie sąmonę? Mokslas sako: mes negalime nieko apie ją pasakyti. Tai balta 
dėmė moksle. Kaip į tą klausimą atsakytų nušvitę jogai, budistai ar krikščionių 
mistikai? Jie pasakytų unisonu: SĄMONĖ YRA ŠVIESA slypinti proto tyloje. 
Štai ta didžioji paslaptis. 

Pažvelkime į savo kūną mokslo „akimis“. Matote paveiksliuką? Gražus? Tiesa? 
Ar žinote, kas tai? Pristatau: 

Foto Wikipedijos

Tai – neuronas. Reiktų tą žodį rašyti iš didžiosios raidės. Jis – ypatingas. Ląstelė, 
kurios dėka mūsų organizme per visą mūsų gyvenimą vyksta visokie reiškiniai. Ir 
malonūs, ir nemalonūs. Neuronai, arba nervinės ląstelės, yra pagrindinės nervų 



sistemos ląstelės, kurios būdingos tiek stuburiniams, tiek ir bestuburiams gyvūnams. 
Jų yra įvairių rūšių. 

Sensorinis neuronas – tai neuronas, kuris gauna signalą iš aplinkos (prisilietimas, 
skonis, kvapas, šviesa, garsas) per receptorių, transformuoja jį į nervinį signalą ir 
perduoda tarpiniams neuronams, centrinę nervų sistemą (CNS). Pastarieji savo 
ruožtu jungiasi su motoriniais neuronais tame pačiame nervų sistemos segmente arba 
perduoda impulsą į aukščiau esančius CNS segmentus. Iš CNS signalas per efektorinį 
(motorinį) neuroną perduodamas efektorinėms (pvz.: raumens) ląstelėms.

Neuronų yra keturių rūšių. Visų neaprašinėsiu. Wikipedijoje  viskas aprašyta. 
Manoma, kad neuronų impulsai yra elektriniai. O dabar mokslininkai tuo jau 
abejoja. Laikoma, kad tie impulsai –  ne elektros, o fotonų darbas. Per neuronų 
„letenėles“, ištįsomis grandinėmis, nuolat zuja šviesos fotonai.  Apie tai – žemiau.

Foto Wikipedijos

Jau rašiau, kad visas materialus pasaulis, matomas ir nematomas, sudarytas iš pačių 
įvairiausių „dalelių“, kurios viena kitą traukia negailestinga trauka ir tolsta lygiai taip 
pat  vienos nuo kitų, kai yra veikiamos iš šalies arba kai jose vyksta įvairūs pakitimai.
Kiekvienas jūsų veiksmas, sąmonės srautas sukelia pakitimus jūsų organizme, 
nes neuronai jūsų kūnais skrieja kaip elektros srovė šviesos greičiu. 

Taigi, būtent per neuronus perduodami šviesos (fotonų) signalai. Jų dėka, 
tiksliau Šviesos dėka, įvairūs mūsų kūno organai keičiasi informacija. Šviesos 
dėka matome šį pasaulį. Apie Šviesos veikimą kiekviename materijos taške ir 
begaliniame kosmose galima kalbėti be galo ilgai. Esmė viena – visame kame 
slypi ŠVIESA. Senų senovėje, prieš tūkstančius metų, tikintys žmonės ėmė 
suvokti, kad Šviesa yra viso kas gyva Šaltinis, kad be Šviesos nėra nieko.

Atsakykite, ar galėtumėte pajudinti mažą pirštelį, kalbėti, atsisėsti ant kėdės, apskritai 
kaip nors judėti...be neuronų pagalbos. Aha. Nežinote. Bet gerai žinote posakį, kad 
„visos ligos nuo nervų“. Tai visai ne juokai. Jūsų organizme neuronų milijonai. 



Pilnesnį neurono aprašymą radome interneto svetainėje ligos.lt. Skaitome: „Neuronas 
yra svarbiausia nervinio audinio ląstelė. Atsižvelgiant į atliekamą funkciją, yra skiriami 
du nervinio audinio ląstelių tipai: neuronai, kurie yra sužadinamosios ląstelės, 
perduodančios elektros impulsą, ir atraminės ląstelės, kurios, plintant elektros 
impulsui, tiesiog nedalyvauja. „Nervinio impulso, kuris iš esmės yra elektros impulsas, 
priėmimas, sukūrimas ir siuntimas yra svarbiausios neuronų savybės. Neurono veiklą 
lydi elektriniai reiškiniai (ramybės būsenos metu jis aplinkos atžvilgiu įelektrintas 
neigiamai, sužadinus šis neigiamas krūvis trumpam išnyksta)“. 
O kas gi yra elektros impulsas? Štai aprašymas: „Elektros impulsas yra elektronų 
srovė (t.y. elektros srovė), kurią generuoja potencialo skirtumas (įprastai iš neigiamo 
krūvio taško link teigiamo krūvio taško) per kietą, skystą arba dujinę medžiagą.“ Bet 
ir čia dar ne viskas parašyta. Ieškome toliau. Kas yra elektronų srovė? Štai geras 
paaiškinimas, – elektra yra dviejų pavidalų: elektra, kuri teka ir statinė elektra, kuri 
nejuda. Tekanti elektra vadinama srovės elektra. Milijardai elektronų skrieja laidu 
sudarydami srovę. O ta srovė gali ir kibirkščiuoti. Tada matome šviesą, nes nuo 
elektrono atskyla fotonai. Ir taip yra visuose kūnuose. Mūsų kūne tas pats. Štai kas 
yra elektros impulsas mūsų neurone. Pagaliau gal jau aišku? Galutinis elektros 
impulso rezultatas yra šviesa, kurią neša fotonas. Šviesa perduoda informaciją, kad 
jums reikia keltis, judėti, judinti pirštus ir t.t.Supratote su kuo turite reikalą? Vėl 
šviesa! 

Ar žinote, kad fotonas, atsimušęs į monitoriaus juodą ekraną ima, „rašyti“ ir rodyti 
vaizdus. Be fotonų pagalbos nematytume nieko – tik juodą miglą. Mes savo fotonų 
nematome tol, kol kažkas neįvyksta. Fotonų šviesa netikėtai gali blykstelėti 
smegenyse  ir sąmonė nušvinta. Štai jums meditacijos esmė. Nurimęs protas nušvinta 
ir protavimo „mašina“ pradeda veikti sąmoningai. Yra būtent toks ryšys tarp proto ir 
sąmonės. Nesistebėkite, kad net garsiausieji Indijos  neuromokslininkai nesuranda 
atsakymo, kas yra sąmonė. Jie labai daug kalba, tyrinėja, bet iš tiesų ignoruoja jogų 
patirtį. Skaitome toliau: 

„Kadangi sąmonės tema aprėpia platų spektrą reiškinių, modernus neuromokslas 
padalina sąmonę į sąmonės turinį ir sąmonės būseną. Sąmonės būsena apibūdinama 
žmogaus budrumu. Jei skaitant šį straipsnį Jūs tapote labiau mieguista(s), tai Jūsų 
sąmonės būsena šiek tiek pasikeitė. Būsenos paskirstytos į skirtingas kategorijas. 
Pavyzdžiui, komoje esantis žmogus netenka budrumo, tuo pačiu ir visos sąmonės. 
Kitoje būsenos skalės pusėje – įprastas kasdienis funkcionavimas, suteikiantis 
subjektyvią patirtį. Kaip kinta sąmonės būsena, priklauso nuo evoliuciškai senos 
smegenų sistemos – bendravimo tarp smegenų kamieno nervinių centrų ir gumburo. 
Sąmonės būsenas galima palyginti su nešiojamu kompiuteriu: kai kompiuterio 



baterija pilna – visos programos dirba įprastu būdu; kai baterijos lieka mažiau ir 
įsijungia baterijos taupymo režimas – programos taip sparčiai nebedirba; pagaliau, 
kai baterijos nebelieka – visos programos išsijungia. Kompiuterio baterija negali 
mums pasakyti, kurios iš kompiuterio programų šiuo metu veikia, o sąmonės būsena 
nepateikia informacijos apie tuometinį žmogaus sąmonės turinį – apie ką jis galvoja, 
ką mato, kaip jaučiasi“.* 

Gavęs šviesos impulsą, nustebęs ir šiek tiek sutrikęs, protas ims mąstyti kitaip...Jis 
pradeda save stebėti lyg iš šono. Taip tapsite sąmoningesni. Manau, kad protas yra 
statinė elektra, o sąmonė  yra elektra ta, kuri teka. O gal atvirkščiai? Nežinau. Kai 
neurofiziologai pagaliau išsiaiškins, kas yra sąmonė, žinosime tikslesnį apibrėžimą. O 
kol kas patariama medituoti, kad neišprotėtume. 

Čia dar ne viskas. Mokslo pasiekimais tikrai nuolat domiuosi, ypač kvantine fizika ir 
neurofiziologija. Skaitymas gerų tekstų mane praturtina, apšviečia. Štai ką atradau 
viename mokslo žurnale. Negaliu iki šiol juo atsidžiaugti. Kaip užburta virš 20 metų 
laukiau tos informacijos. Kad šviesa gyvena mūsų nervų sistemoje, neabejojau: kitaip 
nebūtų jogos, nebūtų nušvitusių žmonių ir mistikų. Nebūtų ir homo sapiens. Nieko 
nebūtų. Šiandien FB paklausiau vieno labai  garsaus fizikos profesoriaus: 

Aš: ar pritariate, kad neuronais bėgioja fotonai ir perneša informaciją?

Profesorius: Smegenyse bėgioja ne fotonai, o elektriniai signalai. ...kūnas skleidžia 
elektromagnetinius virpesius.

Deja, žinios sensta. Vieną šių metų (2024) dieną suvedžiau google paieškoje tam 
tikrus žodžius ir gavau atsakymą, kurio nesitikėjau. Pasirodo, kad iš tikrųjų ne tik 
monitoriuose, bet ir mūsų nervų sistemoje žaidžia tie patys šviesos fotonai.  Jie 
priima ir perduoda nervinius impulsus, kitaip sakant informaciją. Šviesa sklindanti iš 
Dangaus (Saulės) atsispindi nuo daiktų ir patenka į mūsų tinklainę, mes ją 
„sugeriame“ ir „užseiviname“. Šviesos dėka atsimename vaizdus, tekstų turinį 
(informaciją). Taip veikia ir dirbtinė šviesa mūsų sukurtuose elektroniniuose 
įrengimuose. Kompiuteriuose fotonai atsimuša į monitoriaus sieneles ir mums rašo, 
piešia įvairius vaizdus. Vienu žodžiu, tai, ką „užseiviname“ iš aplinkos – niekur 
nedingsta. Įrodyta, kad energija (informacija) amžina, neišnyksta. Tą patvirtino ir 
mano minėtas profesorius. Todėl atminkite, ką įsidėjote į galvą – niekur niekada 
nedings. Nei jūsų mintys, nei jūsų patirtys. O aš sužinojau štai ką: 

„Kanados mokslininkai laiko, kad neuronai yra sujungti vienas su kitu ne tik 
elektros ir cheminių ryšių sistemomis, bet ir fotonų (šviesos)  tuneliais. Kalgario 



ir Albertos universitetų neurologai paskelbė preprint straipsnį, kuriame 
teigiama, kad neuronai, sudarantys mūsų nervų sistemą, gali skleisti fotonus ir 
užtikrinti papildomą, šviesa pagrįstą ryšį vienas su kitu.“

Dar išsiaiškinau: tam, kad „fotonas veiktų kaip ryšio priemonė, jis turi patekti į 
bangolaidį, kuris nukreiptų jį iš šaltinio į imtuvą. Naudodami kompiuterinį 
modeliavimą, biologai įrodė, kad biofotonai gali naudoti neuronų mielino** 
apvalkalą kaip bangolaidį. Dabar mokslininkai bando atsakyti į klausimą, ar į 
smegenis gali būti įsipainioję fotonai. Jei atsakymas bus teigiamas (nors aš tuo 
neabejoju) galėsime manyti, kad mūsų smegenys yra labai galingas kvantinis 
kompiuteris.

Žinau, kad fizikai gali mane kritikuoti, nes skelbiu nepatvirtintas hipotezes. O tada 
tegu jie pasako, ar visos mokslo tiesos yra patvirtintos bandymais? Ar negyvename 
kartais tik hipotezių pasakose? Žmogaus patirtis – ne hipotezė. Nušvitimą patvirtino 
Buda, Jėzus Kristus ir daugybė mistikų. Kas dar neaišku, gerbiami profesoriai? 
Sąmonės šviesa gyvena mūsų neuronose  ir daro stebuklus!!!  Apmaudu, kad 
eksperimentiškai tai įrodyti negali net garsiausi pasaulio moksliniai institutai. Ir 
neįrodys niekada, nes „pagauti“ tą neurono „mikrošvieselę“  instrumentais 
neįmanoma. 

Pažvelkim į save. Iš fizikos vadovėlių žinome, kad žmogaus kūne vyksta įvairios 
šviesos sukeltos cheminės ir biologinės reakcijos. Pati svarbiausia jų – regėjimas, 
pagrįstas akyse esančių fotoreceptorių gebėjimu sugerti šviesą. Kiekviena mūsų akis 
turi apie 125 milijonus regimosios šviesos jutiklių – lazdelių ir kūgelių, fotonams 
jautrių ląstelių, penktadalis mūsų smegenų apdoroja akių priimamą informaciją. Saulė 
skleidžia visą elektromagnetinių bangų spektrą – nuo radijo bangų iki gama kvantų. 
Apie pusė iš Saulės sklindančios elektromagnetinės energijos yra regimoji šviesa. 
Kita pusė – akiai nematoma. Mes negalime matyti visos šviesos, nes to tiesiog 
nepakeltų mūsų organizmai. „Mato“ ir augalai: jų chlorofilas sugeria šviesą ir tokiu 
būdu gauna energijos fotosintezei.



Šviesos trajektorija per akis į mūsų smegenis. Foto Wikipedijos

Atomo stebuklinga sudėtis vien šviesos fenomenu nesibaigia. Labai reikšmingą 
atradimą XIX a. pradžioje padarė anglas Paulius Dirakas, o vėliau ir kiti 
mokslininkai. Iškelta hipotezė, kad kiekvienai atomo dalelytei turi egzistuoti anti-
dalelytė. Ką tai reiškia? 1932-aisiais K. D. Andersonas atrado pirmąją antidalelę – 
pozitroną. Iki 1950-ųjų jau buvo atrasti anti-protonas ir anti-neutrinas. Dabar fizikos 
mokslas kalba apie materiją ir antimateriją. Ką tai reiškia? Tą ir reiškia, kad mes savo 
juslėmis mažai ką žinome. Daugiau sužinoti padeda tik specialūs įrengimai, lazeriniai 
mikroskopai. Tačiau mano tikslas ne fizikos mokslo paslaptis aiškinti. Manau, kad 
kiekvienam žmogui dera giliau susimąstyti apie  savo „materiją“. Iš tiesų nuostabą 
kelia mintis: jei materija turi ir kitą savo būtį – antimateriją, tai verčia manyti, kad yra 
ir anapusinis pasaulis. O mes juo vis abejojame. 

Kaip pastebėjote, aš gerokai nutolau nuo savo pasakojimo apie tai, kaip vieną tamsų 
vakarą medituojant patyriau „elektros iškrovą“, kuri mane giliai sukrėtė, o ilgainiui 
išmokė kitaip žvelgti į save ir į pasaulį. Taip, Šviesa – mano Mokytoja. Tokio 
„nedidelio įvykio“ poveikis mano sąmonei buvo milžiniškas. Anksčiau kažkaip 
gyvenau tik „savo“ protu, o veiklos rezultatai buvo vien ašaros ir stresai. Jūs žinote, 
kiek daug prirašyta tekstų apie dvasingumą! O kas tas dvasingumas? Kame jo esmė? 
Kur jo ieškoti? Kodėl vieni laikomi arba save laiko dvasingais, o kiti. Nedvasingi? 
Juokas juokais, bet tai svarbus klausimas. Kai bėgame, kai einame, kai kalbame su 
kuo nors, kai pykstamės arba džiaugiamės, visais atvejais eikvojame „savo“ energiją, 
o kas ją davė, nesusimąstome. Eikvojame ją be stabdžių. Mokslas mūsų kūne rado 
kvantais šokinėjančius elektronus, kurie gali sukelti elektros sroveles. Jokios 
specifinės „bioenergijos“ (kaip teigia ezoterikai) mūsų kūne nėra. Tą energiją, kurios 
dėka judame ir gyvename, kurią pagaliau jaučiame kaip šilumą, o kartais ir kaip ugnį, 
dera vadinti dvasine energija. Juk ne laboratorijoje ji sukurta, o paties Kūrėjo. 
Moksliniai terminai lai lieka pas mokslininkus, o mes vadinkime  tai taip, kaip Ji 
visada buvo vadinama tūkstantmečiais. Kai verdame vandenį ant dujų, laužo ugnies 
ar ant elektrinės viryklės...mes žinome, kad virdulys užverda dėka ugnies, elektros. O 
mes? Kai smarkiai bėgame irgi užkaistame. Užkaisti galima ir nieko nedarant. Jei 
pamėgintumėt nuraminti protą, mintis ir koncentruotis tik, pavyzdžiui, į savo kojos 



didujį pirštą, pamatytumėt kaip jis užkaistų, imtų trūkčioti, o vėliau užkaistų ir visas 
kūnas: pajaustumėte kaip ir aš tą „elektros srovės iškrovą“. Tą tiesą puikiai išmano 
jogai, budistai. 

Taigi, nustatyta, kad visa mūsų „medžiaga“ tėra koncentruota energija. Fizikai sako, 
kad energijos rūšys skiriasi, bet ne iš esmės. Yra mechaninė, cheminė, 
elektromagnetinė, gravitacinė, branduolinė ir kitos. Kokiai rūšiai priklauso mūsų 
kūno energija? Pripažinkime, kad metas kalbėti aiškiai, juk gyvename ne antrame 
tūkstantmetyje prieš mūsų erą. Ne tik religija turi teisę į tiesą. Mokslas papildė 
žmonijos protą svarbiais atradimais, kurie ne paneigia, o sustiprina tikėjimą Šventąja 
Dvasia arba Šviesa. Žodžių gausa supainioja mąstymą. Išsigryninkime. Studijuodami 
šiuolaikinę fiziką ar biofiziką įsitikiname, kad esame „elektros energijos“ pilni 
sutvėrimai. Šventuose raštuose įprasta žmogaus energiją vadinti dvasine energija, 
kuri pripildo visą organizmą dieviška palaima ir meile. Ir įvyksta Stebuklas. 
Mes tampame panašūs į Dievą. 

Mūsų realybė, mūsų gyvybė, mūsų matomas ir nematomas pasaulis pilni Šviesos. 
Jėzus Kristus ne veltui mus vadino „šviesos vaikais“. Taigi, pasaulis ir mes sukurti iš 
Šviesos. Mūsų gerbiamas mokslas tą ir patvirtino. Negalima į šviesą žvelgti tik per 
mokslo akinius. Viskas yra daug sudėtingiau. Na bet pradėkime kelionę nuo pat 
pradžios, kai žmonės dar buvo „tamsūs“, kai jie tikėjo mitais, fantazijomis... kaip 
teigia kartais mokslininkai-ateistai.

Kviečiu keliauti laiku senovės ir nūdienos  pasauliais ieškant sąmonės šviesos 
pėdsakų. Pažvelkime į pasaulio religijų raidą per Šviesos prizmę. Pirmiausia – į 
Egiptą, kurio civilizacija siekia daigiau nei 5000 metų ir atsakykime į klausimą, 
kodėl faraonai garbino Saulę. Kaip tai susiję su mumis?
....................................................

* mokslosriuba.lt

**Vokietijos patologas Rudolf Virchow pirmasis panaudojo „mielino“ sąvoką. Jis kilęs iš graikų 
kalbos žodžio "myelós", kuris reiškia "kaulų čiulpą", reiškiantį kažką centrinio ar vidinio. Jis manė, 
kad mielinas yra nervų pluošto viduje. Netinkamai palygino su kaulų čiulpais.

....................................

III dalis

VIENO DIEVO PAIEŠKOS



Kuo tikėjo, ką teigė senovės Egipto filosofai gyvenę 2 tūkst. m. prieš K.? Noriu 
pasidalinti su jumis viena ypatinga knyga. Ji atsakys mums į kai kuriuos 
klausimus, kurie jaudino ir tų laikų mąstančius žmones. Tai garsaus pasaulyje 
lietuvių filosofo Algio Uždavinio (gyv. 1962 m. – 2010m.) monografija 
„FILOSOFIJA IR TEURGIJA VĖLYVOJOJE ANTIKOJE“. 

Šią knygą skaičiau pagauta euforijos. Sužinojau, kad senovės Egipto faraonai, 
žyniai ir didikai buvo pamaldūs filosofai. Jie tikėjo, kad filosofija gali 
transformuoti sielą. atvesti žmogų prie „geresnės dalios“. Egipto elitas praktikavo 
filosofiją siekdamas ne tik ugdyti sielą, bet ir tirti Visatos prigimtį. Knygos Autorius 
drąsiai tvirtina, kad senovės egiptiečių filosofija turėjo milžiniškos įtakos 
helenams, o vėliau tas idėjas perėmė neoplatonikai, krikščioniškoji teologija. Ją 
perskaičiusi suvokiau, kad tokios tolimos ir skirtingos civilizacijos, nepaisant 
tradicijų ir kultūros skirtumų, didžiulių laiko intervalų nuostabiai suartėja 
giminingomis dvasingumo formomis. 



Algis Uždavinys, pats gyvenęs taip, kaip gyveno senovės filosofai Egipte, aiškina, 
kad senovėje filosofai siekė vieno tikslo – glaudaus ryšio su Vieniu- Dievu-
Šviesa!!! Egiptiečiai filosofai, kaip ir Rytų budistai, siekė nušvitimo!!! Tai mane 
pribloškė. Anot autoriaus Egipto mistikų filosofinis gyvenimo būdas (panašus į 
budistinę meditaciją) vedė „sielą į gyvą, gyvai patiriamą vienybę su dieviškuoju 
Intelektu ir Gėriu, arba neoplatoniškuoju Vieniu“, kuris yra „anapus Būties ir 
Intelekto“. Autorius argumentais tvirtino, kad apskritai Graikijos filosofijos ištakos 
yra egiptietiškos. Tai buvo dar vienas atradimas, kuri mane nustebino. Senovės 
mąstytojų „meilė išminčiai“, pats filosofinio gyvenimo tikslas reiškė galimybę gerai 
gyventi čia ir dabar, t.y. Vienyje, kuris žodžiais neišreiškiamas, bet yra visuomet ir 
tiesiogiai egzistuojantis. Siekimas vienybės su Vieniu – tai siekimas dvasinės 
Šviesos. Kaip jautru. Tiesa?

Manau, kad piramidės, kaip ir gotikinės bažnyčios, yra dvasinio kilimo į „aną pasaulį“, pas Vienį-
Šviesą-Absoliutą materialus įvaizdis ir nieko daugiau. Hernán Ariel Ferro foto. 

Dažnai filosofija suprantama kaip tekstų rašymas, kalbėjimas, terminų ir tam tikrų 
loginių konstrukcijų vartojimas. Tokia  filosofija skirta ugdyti protą. Tačiau senovėje 
filosofija buvo laikoma įvairiapusiu ir ypač reikliu gyvenimo menu, kuris „gydo 
žmogiškąsias ligas ir išgrynina sielas...“, – rašė A. Uždavinys.  Egipto filosofai buvo 



įšventinami per teurgines apeigas, kurių metu buvo giedami teurginiai himnai, 
skaitomi dvasininkų teiginiai, vartojami simboliai, magiški užkeikimai, 
kontempliacija. Filosofas turėjo tapti teurgu ir tik tada galėjo mokyti kitus. Tapti 
teurgu nebuvo lengva. Teurgas turėjo siekti sielos apvalymo, gyvos vienybės su 
dieviškuoju Intelektu ir Gėriu. Tam buvo reikalinga askezė, praktika, t.y. dvasinis 
darbas, nes dvasinės tiesos slypi žmogaus gelmėje. Kaip tai panašu į budizmą, tiesa? 
Egiptiečių patirtį perėmę graikų filosofai, neoplatonikai irgi stengėsi savo sielą 
išgryninti, apšviesti, atskirti nuo simuliakro (kūno), kad galėtų pakilti į „dievišką 
ramybę, pritinkančią labiau dievui, o ne žmogui“. / psl.31/ Filosofas turėjo tapti 
tyliu žmogumi, – jis privalėjo medituoti. 

Egipto faraono Echnatono valdymo metais klestėjo Saulės dievo Atono kultas. 

Farmer Homer foto

Kad ir ką sakytų mums racionalioji filosofija apie senovės mitus, ritualus ir stebuklus, 
mums reikia žinoti, kad tada žmonėms visa tai buvo tikra. Mitai buvo jų tikrovės 
pamatas. Senovės egiptiečių kaimynai graikai buvo tiesiog apžavėti egiptiečių 
mistika, teurgija. Jie viską susiurbė į save ir viską perdirbo pagal save. Net iki 6a. po 
K. egiptiečių teurgines tradicijas plėtojo neoplatonikai gyvenę daugiau Romos 
imperijos rytuose, o Atėnuose ir Romoje įsivyravo racionalistinis požiūris į tikrovę, 
žmogų ir gamtą. Tai mes iš jų ir pasisavinome. Neoplatonikų filosofų išgyvenimai 
mažai kuo skyrėsi nuo Rytų mistikų, budistų. Vieni ir kiti siekė nutraukti visus 
mentalinius saitus su prisirišimais, atsisakyti įpročių, o meditacijos metu patirti 



šventumo jausmą, ramybę, „labiau pritinkančią dievui, o ne žmogui“. 
Įsidėmėkite. Tai reikės prisiminti kalbant apie krikščioniškąją tradiciją, jos 
ištakas. Susiliejimą su Dievu-Vieniu senovėje praktikavo krikščionys tol, kol 
veikė neoplatonizmo tradicijos. Neoplatonikas Jamblichas tvirtino, jog „dievų 
šviesa apšviečia objektą transcendentiškai“ , ir šviesa persmelkia matomą 
kosmosą. Vienatinė nedaloma dievų šviesa yra viena ir ta pati visur, ji prieinama 
visam kam, kas tik gali būti joje, ji viską pripildo savo tobula galia. Dieviškoji 
šviesa laikoma ir dieviškąja dvasia“. 

Vėliau, krikščionybė, iš neoplatonizmo gavusi peno teologijai, atmetė visus su ja 
konkuruojančios  helenistinės filosofijos aspektus. Pirmieji krikščionys  gnostikai 
(apie juos kalbėsime atskirai) buvo fiziškai išnaikinti pačių krikščionių rankomis, o 
vėliau „ekklesia nusisuko nuo Platono“. Pagoniškas dvasingumas buvo atmestas 
įnirtingai, ypač ten, kur jis priešinosi integracijai į krikščioniškąjį misticizmą. 

Senovės išminčiai teurgijos ir kontempliacijos pagalba pažino pasaulio sąrangą ne 
blogiau nei Naujųjų laikų mokslininkai. Neoplatonikas Proklas reikalavo, kad 
racionalią filosofiją ir galutinį žinojimą, kuris yra aukščiau už mokslą, reikia atskirti. 
Pagal Proklą „dialektikos pratimai yra pasiruošimas veržimuisi į Vienį, bet patys nėra 
pats veržimasis“. /psl. 195/ Perfrazuojant galima pasakyti, kad mąstymas padeda 
pažinti sielą, pažinti save, bet to nepakanka. Reikia specialių metodų gilesniam visko 
pažinimui. 

Senaisiais laikais Saulės garbinimas glaudžiai siejosi su soliarine teologija, kurią 
praktikavo elitas – karaliai, magai, teurgai, filosofai. Filosofai atstovavo paskutinei 
grandžiai išrinktųjų, kurie „užbaigia soliarijų hierofanijų sekuliarizaciją, jas 
paversdami idėjomis. „Nepaisant bandymų atmesti mitus, – rašo A.Uždavinys, 
filosofija pasuko „dieviškos šviesos“ link, tvirtindama, kad mes negalime būti 
laimingi, jei filosofijos pagalba neįgysime ir nekontempliuosime tikrosios būties 
esinių išminties.“ /psl. 202/ 

Šiandien sunku būtų rasti filosofą, kuris gyventų taip kaip teurgai, – rašytų, kalbėtų ir 
veiktų Dievo Šviesos vienybės kryptimi.  Kadangi Vienis yra neišsakomas visa ko 
pagrindas, jis nėra anapus (...) tų daiktų, kurių matas jis esti. Tikrovė yra 
neišreiškiama. Žmogus yra silpnas, jis gali pasiekti tik riboto ir tik tikėtino pažinimo, 
linkęs vadovautis nepatikimais juslinių fenomenų aprašymais. Visi orfikų mitai ir 
sudėtingos bei abstrakčios neoplatonikų metafizinės konstrukcijos, kuriomis siekta 
paaiškinti Tikrovę, –  visa tai  išreiškia tai, kas Neišreiškiama, o Tikrovę reikia priimti 
tokią, kokia Ji YRA. Matoma ir nematoma Tikrovė tapo tikra filosofine painiava, 



didžiausioji proto mįslė. Manau, kad galima būtų tą mįslę, kuri tūkstantmečiais 
vargino žmonijos protą, paaiškinti ŠVIESOS FAKTORIUMI. Vėliau, studijuodami 
jogos psichologiją ir kitų autorių kūrinius, grįšime prie idėjos, kad Tikrovė yra tai, 
kas yra už proto ribų ir priklauso sąmonės sričiai. 

Tikrovė, o tiksliau –  Dievas-Vienis-Dvasia-Šviesa-Sąmonė (skirtingi jos 
pavadinimai) yra nedali Realybė, kurią protas įprato įvardinti vis kitaip. Šviesa yra 
tai, kas VISKĄ atspindi ir jungia (fizikų kalba „susiurbia ir išspinduliuoja“). 

Mums, krikščioniams, gyvenantiems XXI a., svarbu pažinti dvasines mūsų tikėjimo 
šaknis. Antikos mąstytojai prisidėjo prie krikščionybės įfilosofinimo, jos dvasinio 
pamato kūrimo. Ano meto mitinis protas, kaip ir šiuolaikinis, mokslinis protas ieško 
to paties Vienio, su kuriuo siela trokšta susiliejimo. Vienis-Šviesa-Sąmonė  yra 
Realybė, už proto ribų, suvokiama sąmoningumo būsenoje. 

Pritariu A. Uždavinio minčiai, kad filosofinio diskurso riba yra visiškas bet 
kokių teiginių ar įrodymų apie tikrovę atmetimas. Ši riba yra „besąlygiška tyla“. 
Neįmanoma pasiekti nirvanos, visiškos tylos, Šviesos, jei galvoje lieka nors viena 
mintis, – pasakytų praktikuojantis tylą žmogus, nebūtinai budistas. Štai tą aš suvokiau 
praktikuodama meditaciją. Kas mėgsta daug filosofuoti apie tikrovę, tie niekada 
nepažins jos „iš vidaus“. Šviesa jiems bus tik metafora, mintims apie gėrį pagražinti. 
Šviesa yra visame kame. Ji nesislapsto nuo mūsų. Tai mes nuo Jos slapstomės už 
žodžių miglos. Protingas, o tiksliau išmintingas santykis su Tikrove turėtų remtis 
žiniomis, kurias pavyksta įgyti tyrinėjant tiek regimąją tikrovę, tiek pačius save, –
savo Tikrovę. 

Senovės pasaulis suprato, kad pasaulis yra vienas, vientisas. Daugis – mūsų proto 
arkliukas, mėgstantis kurti tekstus, filosofuoti, tiražuoti mintis neduoda peno dvasiai, 
nenuramina proto, nepadeda intuityviai suvokti, kad viskas yra Vienis-Šviesa. Kai po 
daug metų grįžau prie Naujojo Testamento studijų kitom akim perskaičiau, kad 
Jėzus Kristus mus vadino „šviesos vaikais“. 

„Modernus filosofinis diskursas visiškai užmiršo, išjuokė, nesuprato, paneigė pirminį 
filosofijos tikslą, laikydamas telos (tyla) religine fantazija, kuri priklauso 
irracionalumo ir despotiškumo sričiai“, – rašo A.Uždavinys. /psl. 65/ Vėlyvieji  
neoplatonikai žinojo, kad filosofas ir teurgas mėgdžioja Dievą, nors kartais jie 
pasitelkia skirtingus metodus tam, kad pasiektų tų pačių arba panašių tikslų. To paties 
siekia ir budistai. Tikrasis pažinimas reiškia, jog nežinome nieko, o šis niekas yra 
pirmapradė tyla. Telos – galutinis filosofijos tikslas. Ši šventa tyla gali būti nutraukta 
tik švento dievų juoko. Labai sveika pasijuokti iš savo mokslinio žinojimo. 



Algio Uždavinio knyga parodė, jog senovėje, tūkstančius metų iki Kristaus, žmonės 
jautė, intuityviai žinojo, kad būtent Šviesa yra visame kame, kad be jos neįmanomas 
gyvenimas, kad ji yra pagrindinė viską organizuojanti jėga, kuriai dera 
nusilenkti. Ir nors buvo garbinama Saulė, bet joje žmogus įžvelgė kai ką daugiau, 
jautė jos magišką poveikį viskam, kas gyva. Ir žinoma sudievino. 

Pamenu, kad kai po kokių septynių metų meditacijų mano susižavėjimas Rytų 
filosofija ėmė blėsti, nes kilo visokių naujų klausimų, – vieną dieną pati savęs 
paklausiau: „O ką apie šviesą sakė JK?“. Grįžau prie Evangelijų ir krikščioniškos 
filosofijos palikimo, nes studijuodama filosofiją į kai kuriuos krikščionybės aspektus 
nebuvau atkreipusi dėmesio. Prasidėjo naujos senos studijos, tik visiškai kitos 
kokybės. Kiek daug buvo praleista. Kiek daug naujo atrasta. 

Įdomu tai, kad senovės Egipto mirties ir atgimimo apeigų tradicijose buvo siekiama 
sukurti „dvasios žmogų, šviesos žmogų“. O tam reikėjo kūną „numarinti“, apvalyti 
ir „besileidžiančių dieviškų spindulių pagalba“ pakeisti. Ir kitose senovės pasaulio 
regionuose iniciacijų metu buvo imituojama „mirtis“ arba reali mirtis buvo laikoma 
ritualizuotu išbandymu, siekiant palaimingo nemirtingumo, kaip apdovanojimo tiems, 
kurie troško gyventi dorai ir atgimti soliariniame dievų Agni, Ra arba Apolono-Helijo 
pasaulyje. Egiptiečių „Knyga apie kilimą į šviesą“, kuri žinoma kaip Mirusiųjų 
knyga, nebuvo knyga apie laidojimo procedūras. Kadangi Egipte buvo tikima, kad 
saulės ir mėnulio karalius ka persmelkia visą šalį ir yra kolektyvinės sąmonės 
dėmesio centre, jis gyvena kiekvienoje atskiroje būtybėje. Ka, kuris kartais 
suprantamas kaip „antrininkas, dvynys“, yra principas, simbolizuojantis fizinius, 
socialinius, moralinius ir dvasinius stimulus bei tendencijas, tokius kaip gyvybę 
palaikanti kuriamoji maisto galia, maitinimasis, jėga, didybė, magija, nušvitimas ir 
pan., – rašo A. Uždavinys. 

Kai perskaičiau tas eilutes, prisiminiau, kad taip kalbėjo ir Kristus savo apaštalams: 
„Juk kadaise jūs buvote tamsa, o dabar esate šviesa Viešpatyje. Tad elkitės kaip 
šviesos vaikai“. (NT.Efeziečiams ) 

...........................................

Kad jau paliečiau temą apie mirtį, papasakosiu dar vieną istoriją iš savo 
patirties. Skaičiau, kad meditaciją praktikuojantys žmonės kartais patiria 
„mirties“ būseną. Tai dirgino mano protą. Vieną kartą, įveikusi baimę, po  
kelerių metų meditacinės patirties, turėdama reikalingų žinių ryžausi patikrinti, 
kaip tai veikia ir ką praktiškai reiškia išėjimas iš kūno. Kadangi tokios patirties 



nebuvo, drąsiai ėmiau daryti specialius kvėpavimo pratimus. Netikėjau, kad 
man tai pavyks. 

Aš, kaip mokslo sugadintas žmogus, iš gryno smalsumo ėjau ten, kur baisu, ten kur 
galima patirti nuotykį ir ką nors sužinoti. Knygos – puiku, bet jei pats nepatiri –
skaityk, kad nieko ir nesužinai. Noriu jums kai ką papasakoti. Gerai, kad liko mano 
dienoraščio užrašai. Galėsiu pasitikslinti. 

Taigi, po kokių septynerių metų, kai išmokau vis giliau ir giliau pasinerti „į save“ 
(klaidinantis terminas), nutariau pasidomėti mirties problema. Tos temos bijojau, bet 
ir nenorėjau jos ignoruoti. Internete radau LABAI daug informacijos apie meditacines 
praktikas, kaip „išeiti iš kūno“ sąmoningoje būsenoje. Ėmiau studijuoti. Susikūriau 
„techniką“, ką reikia daryti žingsnis po žingsnio, kad pavyktų pakilti „į dangų“. Tai 
susiję su specialia kvėpavimo technika. Aš jums neaiškinsiu tos technikos esmės. Ne 
mano užduotis. Be to, tai nėra nepavojinga. Tuo užsiimti galėtų tik brandi, atsakinga, 
turinti pakankamos meditacinės patirties asmenybė. Aš rizikavau. Neturėjau laiko. 

Po to, kas įvyko, manau, galiu tvirtinti, kad mirties baimė yra hipertrofuota. Tą 
nuolat tvirtina visi mistikai, ypač Ošo. Tačiau bijoti yra ko. Išeiti iš kūno 
pačiam, be guru pagalbos, nežinant, kas bus po to, nepatartina. 

elearning.lk foto

Ne vieną kartą iki Tos Patirties paryčiais, kaip buvo nurodoma taisyklėse, imdavau 
medituoti. O vieną kartą, atlikus reikiamus kvėpavimo pratimus, kažkur „nuskendau“, 
bet sąmonė liko gyva. Pajutau, lyg stovėčiau ant aukšto kranto prieš vandenyną. 
Netikėtai tas krantas ėmė tolti, pasidarė baisu, žemė iš po kojų išslydo, prieš akis 
atsivėrė didžiulis van-de-ny-nas. Aš jį matau, lengvai pakylu į viršų ir lekiu...Ne. 
Skrendu milžinišku greičiu virš vandens. Apačioje matau bangeles, žaviuosi jomis. 
Skrydis neapsakomai malonus, palaima dieviška. Tačiau protas „prilipo“ prie tų 
bangelių ir vis aktyviau ėmė jas stebėti, žavėtis begaline erdve ir jos grožiu... pamažu 
grįžo aktyvi sąmonė ir vėl „įkritau“ į kūną. 



Toks buvo pirmas kartas. Kitas buvo ne toks malonus. Pamenu, kad po rytinės 
meditacijos kūnas ėmė keistai elgtis, galvoje prasidėjo nežmoniškas triukšmas, 
girdėjau realiai spiegiančius, klykiančius balsus, kažką rėkiančius tiesiog į ausis. 
Kūnas ėmė drebėti lyg kratomas elektros srovės. Buvo baisoka, bet sąmonė 
nemiegojo. Kadangi buvau gerai išmokusi „pamokas“, jog nereikia į visa tai kreipti 
dėmesio, kad turiu nesijaudinti, nieko nebijoti ir judėti tik viena kryptimi į šviesą, - 
man pavyko atsikratyti visų „siaubiakų“ ir vėl pakilti į šviesos erdvę. Pilną dieviškos 
ramybės ir palaimos. Viską visada sugadina mintis: „Ach, kaip gera...“ Po to visada 
būdavo graudu, kad viskas baigėsi ir tenka grįžti atgal. 

Pamenu dar vieną epizodą, kai po meditacijos iškart pakilau virš vandenyno, bet 
pasijutau gulinti ant milžiniško paukščio nugaros. Tai buvo milžiniškas kalnų erelis ir 
gulėdama ant jo sparnų skridau milžinišku greičiu...Tai ne fantazijos. Ne. Man tai 
buvo gyva, giliai į atmintį įstrigusi, realybė. Tą kartą girdėjau nuostabią muziką. Tai 
buvo TOKIA muzika, kuri virpino kiekvieną mano kūno ląstelę. Melodija buvo 
dieviška. Girdėjau kaip gieda angelų choras. Palaimos būsena buvo žodžiais 
neaprašoma. Bet ir vėl, nesuvaldžiusi užplūdusių jausmų, pajutau, kad leidžiuos 
žemyn ir atmerkiau akis. Ausyse skambėjo ta melodija visą dieną. Ją girdėjau ir kitą 
dieną, o grįžusi į šio pasaulio realybę ėmiau verkti. Tąkart gailėjausi, kad nesu 
kompozitorė, būčiau galėjusi tą melodiją užrašyti. 

Nuo to laiko, mirties baimė išnyko. Realios mirties metu norėčiau, kad mano kūnas 
manęs nepavestų, kad neužtemtų sąmonė, kad neįkrisčiau į komą. Norėčiau mirti 
sąmoningai ir naudotis „gauta instrukcija“. 

Tos praktikos vėliau nebetęsiau sąmoningai. Mano tikslas buvo pasiektas. Kiti 
praktikuoja toliau, išėję iš kūno išgirsta visokių balsų, susitinka su artimaisiais...Aš 
nežinau, ar tai įmanoma, nes patirties neturiu. Bet visko gali būti. Sielos nemirtingos. 
Kad jos gali susitikti Anapus – realu. 

Jei kam nutiktų toks įvykis ir jūs būsite „išmesti iš kūno“, neišsigąskite. Reiktų 
įsidėmėti svarbų dalyką: visų tų, siaubingų kaukiančių staugiančių balsų ir šmėklų, 
prieangio baidyklių neverta bijoti. Nereikia niekaip į jas reaguoti, o susikaupus 
„žiūrėti“ tik į priekį, „įsikabinti“ į šviesos žiburėlį prieš akis ir į jį „šauti“. O tada 
viskas akimirksniu išnyks, o jūsų siela pateks į nuostabią erdvę. Ten gera, šviesu. 
Šviesa yra visada ir visur. Nemačiau jokio tunelio.

Tiesa, apskritai meditacijų metu „mačiau“ (iš tiesų mačiau) įvairių vaizdinių, girdėjau 
įvairių garsų, kai buvo sakoma tiesiog į  ausį: „Nesijaudink, aš viską už tave 
sutvarkysiu. Tu buvai gera mergaitė“. O kartais girdėdavau tiesiog „Aš tave myliu“. 



Aš nespėliojau, kas man galėjo kažką sakyti, bet džiaugiausi kiekvienu keistu 
kontaktu „su kažkuo“. Psichologai ar psichiatrai imtų tai aiškinti savais būdais. Bet 
jei jie neturi tokios patirties, ką galėtų pasakyti?

Mano gyvenime būdavo labai sunkių momentų, bet niekada nesu pametusi proto, 
nesu beviltiškai susijaudinusi. Atvirkščiai, kuo būna sunkiau, tuo ramiau imu spręsti 
iškylančias problemas. O išmokus medituoti, į problemas ėmiau žiūrėti „iš aukšto“. 
Dažnai numoju ranka, nuvarau debesėlius į šoną. Gyvenime darau, ką reikia daryti, 
jei reikia padedu sau, padedu kitiems. Išmušti mane iš pusiausvyros  sunkoka. 

Man buvo mielos tos šviesios meditacijos, kai jų metu imdavo ir nušvisdavo erdvė 
prieš užmerktas akis (budistai pasakytų, kad atsivėrė trečioji akis) ir tada 
pamatydavau iš kažkur atsirandančias didžiules švytinčias gėles, kokių žemėje nėra, 
ar iškildavo prieš užmerktas akis bokšto kuoras, o aplink jį didžiuliu greičiu 
besisukantys debesys. Kartais matydavau senovinius rankraščius, ranka prirašytus 
tekstus, rašytus plunksna ir net taisytus ranka, perbrauktas eilutes. Grįžus po 
meditacijos, apimdavo džiaugsmas, kad vėl pamačiau „stebuklą“. 

Skaitydama A. Uždavinio knygą įsitikinau, kad visi vadinami mistikai matydavo 
panašius dalykus, išgyvendavo panašias palaimos būsenas, šviesos pliūpsnius. Dažnai 
tai patyrę žmonės, pagal savo išsilavinimą ir kultūros lygį, įvairiai aiškina savo 
patirtį. Kartais net ima save garbinti, virsta „mokytojais“, ima uždarbiauti iš savo 
„dvasingumo“. 

Kol esame kūne galime kiek norime filosofuoti, ginčytis, bet ten, savo viduje, „anoje 
realybėje“, kur nėra minčių triukšmo, viskas pasikeičia. Filosofiniai diskursai su 
dvasingumu nieko bendra neturi. Tekstai rašomi „iš galvos“, be dvasinės 
patirties dažnai yra tiesiog klaidinantys ir nevertingi.  Nors aš ir pamėginau 
aprašyti savo dvasines keliones, mano žodžiai nieko ypatingo pasakyti negali. Labai 
norėčiau jums palinkėti, nieko nebijoti. Tegu jus veda vidinė Šviesa. Ji yra Dvasia. 
Nieko kito mumyse ir už mūsų nėra. Prisiminkite Jėzaus žodžius: „Dievas yra 
Dvasia“, „jūs  – šviesos vaikai“. Dabar jūs tai žinote. Žinantys neša didelę 
atsakomybę už savo mintis ir veiksmus.

.......................

JŪS BŪSITE MANO DRAUGAI, JEIGU... 

Gnosticizmo amžius skaičiuoja tūkstantmečius. Persekiotas ir kankintas, jis vis 
dar gyvas, jo šaknys puoselėjamos. Gnostikai laiko, kad Jėzaus Mokymas tam 
tikra prasme yra gnostiškas. Kodėl? Gnostikai įsitikinę, kad Jėzus apaštalams 



skelbė „slaptą tikėjimą“ (vidinį, dvasinį), o kitiems kalbėjo metaforomis, kurių 
daugelis taip ir nesuprato. Jėzus žinojo, kad mūsų sielos skirtingos ir joms reikia 
skirtingų kelių į Dievą. Mistikų ir gnostikų dvasinis gyvenimas yra sunkiai 
suprantamas eiliniam krikščioniui. Katalikų bažnyčia pasirinko metaforas. 
Tūkstantmečių bėgyje jos virto pasakomis, tiksliau dogmomis apie gerąjį Jėzų ir 
Jo stebuklingus darbus.  Dabar bažnyčia verkia, kad žmonės nuo jos nusisuka. 
Buvo krikščionių, kurie Dievo ieškojo savyje. Kokios Jėzaus Mokymo mintys 
artimos gnostikams? 

Jėzus Kristus*

Jn. Jėzus taip kalbėjo savo mokiniams: 

15Vynmedis ir šakelės

1″Aš esu tikrasis vynmedis,
o mano Tėvas – vynininkas.
2 Kiekvieną mano šakelę,

neduodančią vaisiaus,
jis išpjauna,

o kiekvieną vaisingą šakelę apvalo,
kad ji duotų dar daugiau vaisių.

3 Jūs jau esate švarūs
dėl žodžio, kurį jums kalbėjau.

4 Pasilikite manyje,
tai ir aš jumyse pasiliksiu.



Kaip šakelė
negali duoti vaisiaus pati iš savęs,

nepasilikdama vynmedyje,
taip ir jūs bevaisiai,

nepasilikdami manyje.
5 Aš esu vynmedis, o jūs šakelės.
Kas pasilieka manyje ir aš jame,

tas duoda daug vaisių;
nuo manęs atsiskyrę,

jūs negalite nieko nuveikti.
6 Kas nepasiliks manyje,

bus išmestas laukan
ir sudžius kaip šakelė.
Paskui surinks šakeles,

įmes į ugnį, ir jos sudegs.
7 Jei pasiliksite manyje

ir mano žodžiai pasiliks jumyse, –
jūs prašysite, ko tik norėsite,

ir bus jums suteikta.
8 Tuo bus pašlovintas mano Tėvas,

kad jūs duosite gausių vaisių
ir būsite mano mokiniai.

9 Kaip mane Tėvas mylėjo,
taip ir aš jus mylėjau.

Pasilikite mano meilėje!
10 Jei laikysitės mano įsakymų,

pasiliksite mano meilėje,
kaip aš kad vykdau savo Tėvo

įsakymus
ir pasilieku jo meilėje.

11 Aš jums tai kalbėjau,
kad jumyse būtų manasis

džiaugsmas
ir kad jūsų džiaugsmui nieko

netrūktų.
12 Tai mano įsakymas,

kad vienas kitą mylėtumėte,
kaip aš jus mylėjau.

13 Nėra didesnės meilės,
kaip gyvybę už draugus atiduoti.

14 Jūs būsite mano draugai,
jei darysite, ką jums įsakau.

15 Jau nebevadinu jūsų tarnais,



nes tarnas nežino,
ką veikia jo šeimininkas.
Jus aš draugais vadinu,

nes jums viską paskelbiau,
ką buvau iš savo Tėvo girdėjęs.

16 Ne jūs mane išsirinkote,
bet aš jus išsirinkau ir paskyriau,
kad eitumėte, duotumėte vaisių

ir jūsų vaisiai išliktų, –
kad ko tik prašytumėte Tėvą

mano vardu,
jis visa jums duotų.

17 Aš jums tai įsakau:
vienam kitą mylėti!”

Krikščionių mistikų pagrindinis tikėjimo šaltinis buvo vidinis Dievas. Kad geriau 
suprastume šiuos Jėzaus žodžius panagrinėkime ( ir jūs patys susiraskite ir 
perskaitykite) dvi knygas: Tau Malachi knygą „Slaptais Kristaus Mokymas“ ir 
Evelin Anderchil knygą „Misticizmas“.* Trumpai jas pareferuosiu. 

.................................

Gnosticizmas labai sena religinė kryptis, kurios šaknys siekia senąsias 
civilizacijas, tokias kaip Egipto, senovės Graikijos, budizmo, ankstyvosios 
krikščionybės ir kt. Gnosticizmas, nors ir žiauriai naikintas, išliko gyvas. 
Dauguma šiuolaikinių gnostikų atmetė pasaulio dualizmą ir demiurgo įvaizdį, 
pripažino 1945 metais Nag Hamadi kaime atrastas gnostines krikščioniškas 
evangelijas ir tas atradimas sustiprino gnosticizmo pamatą. 

Gnostikų simbolis

https://lt.wikipedia.org/wiki/Vaizdas:Earth_symbol_(fixed_width).svg


     
TAU MALACHI  ir knyga “SLAPTASIS KRISTAUS MOKYMAS“

Tau Malachi yra Amerikos neognosticizmo religinis lyderis ir rašytojas. Šiuo 
metu jis yra Ecclesia Pistis Sophia, dar žinomos kaip Sofijos brolija, vyskupas. 
Tau Malachi gimė Jungtinėse Valstijose. Jam buvo 8 metai, kai susipažino su 
savo dvasiniu lyderiu Tau Elijah. Aštuntajame dešimtmetyje būdamas Tau 
Elijah mokiniu, jis gavo dvasinį vardą Tau Malachi eben Ha-Elijah. 1983 m. 
Tau Malachi įkūrė Sofijos broliją. Be krikščionybės ir gnosticizmo, jis taip pat 
studijavo vadžrajanos budizmą, vedantą, sufizmą ir indėnų šamanizmą. Tau 
Malachi šiuo metu gyvena Kalifornijoje. Taigi, budistas grįžo prie Kristaus. 

Aš ne gnostikė (gnostikais tampama tik per iniciacijas), man belieka tik pareferuoti 
minėtą knygą, kurios atskiras pastraipas išsiverčiau iš nurodyto šaltinio. Kai pasakiau, 
kad esu ne gnostikė, susimąsčiau, ar tai tiesa? Visi tikintieji ir ieškantys Dievo savo 
viduje yra tam tikra prasme gnostikai ir mistikai. Kai bendraujame su Viešpačiu 
Jėzumi Kristumi visa siela ir širdimi, Jis mus girdi, palaiko, laimina ir veda. Tuo 
tikiu. Jis duoda mums reikiamų žinių Kelyje į Šviesą. Kitaip nebūna. O ką sako Tau 
Malachi, turintis didelės dvasinės patirties ir kitose mistinėse sistemose? 

...............................................

KELIAS Į ŠVIESĄ

Kai ėmiausi šio darbo, apie šiuolaikinį neognosticizmą nieko nežinojau. Tik po 
dešimtmečio sužinojau, kad Toks Kelias iš tikrųjų YRA. Tau Malachi knyga, anot 
Autoriaus, yra praktinis vadovas tiems, kurie trokšta dvasinės patirties. 
Gnosticizmmas – tai dvasinis savęs pažinimo kelias. Tai vidinis kelias, 



reikalaujantis praktinio veiksmo. Gnostinėje krikščionybėje šis kelias į 
sąmoningumą vadinamas „Šviesos būtimi“ arba „Kristaus Šviesa“. 

Sąvokos  „gnozis“ (sen.gr. γνῶσις)  autorius yra senovės Graikijos mąstytojas 
Platonas.  Gnozio siekė islamo, judaizmo, budizmo, pagonybės, sufizmo, kabalos, 
dzen ir kitos tradicijos. Taigi, gnozis nėra krikščionybės atradimas. 

Platonas

Gnozio terminas nusako dvasinį supratimą, išmintį (Sofiją) bei žinias, betarpiškai 
įgytas per asmeninę patirtį, o ne per intelektualinį mokymąsi ar teorinių žinių 
studijavimą. Nors minėtose tradicijose buvo būtini minimalūs teoriniai pagrindai, 
tačiau esminis akcentas tenka asmeniniam dvasiniam nušvitimui, kurio dėka žmogus 
suvokia savo gyvenimo prasmę, savąjį AŠ, būties esmę ir kelią į išsivadavimą iš jį 
ribojančios žemiškosios egzistencijos. 

Terminas „krikščioniškasis gnosticizmas“, rašo Tau Malachi, daugeliui asocijuojasi 
su katalikybe, pravoslavija ar protestantizmu. Tačiau, patikslina Autorius, dar 
gerokai anksčiau iki susiformuojant minėtoms ortodoksinėms krikščionybės 
atmainoms, egzistavo daugybė skirtingų krikčioniškojo judėjimo sektų, kurios 
rėmėsi žodiniu Kristaus Mokymo paveldu. Tai buvo galingas judėjimas siekiant 
nušvitimo ir dvasingumo. Po Kristaus Prisikėlimo atsirado daugybė mistinio bei 
gnostinio pobūdžio sektų, slaptų tikėjimų. Žmonės siekė pažinti Kristaus 
sąmonės gnozį. Pačioje pradžioje krikščionybė buvo tik žodinio pobūdžio 
tradicija, ji plito iš pirmųjų  apaštalų ir sekėjų lūpų. Nebuvo vieningo kanono. 
Tačiau laikui bėgant senuosius sekėjus ir apaštalus keitė kiti, dauguma jų buvo 
išžudyti, ...ir pamažu Kristaus Mokymas apaugo naujomis tikėjimo formomis ir tolo 
nuo pradinio Šaltinio. Laikui bėgant žodinę tradiciją ėmė keisti rašytinė. Vėliau  
rašytinę tradiciją imta sisteminti, formalizuoti ir galų gale stipriausios jų buvo 



kanonizuotos. Gausus pradinis tikėjimų Kristumi spektras susiaurėjo. Net ir 
populiariausių versijų kiekis palaipsniui mažėjo...

Nepaisant prasidėjusio gnostikų persekiojimo ir kitaip tikinčiųjų žudymo, 
krikščionybėje dar ne vieną šimtmetį išliko daugybė gnostinio pobūdžio srovių, bet 
325 m. Nikėjos susirinkimas nulėmė krikščionybės ateitį. Imperatorius Konstantinas 
Didysis, neva gavęs „dvasinės patirties“, paskelbė Krikščionybę  kaip valstybinę 
Romos imperijos religiją. O toliau sekė žiaurus susidorojimas su kitaip 
tikinčiaisais. Krikščionybė savo rankomis sunaikino vidinio dievo idėją vardan 
tvarkos imperijoje. Taip iškilo Romos katalikiškoji bažnyčia, kuriai buvo 
suteiktos labai didelės galios, turėjusios lemiamos įtakos Vakarų civilizacijai ir 
kultūrai. Roma buvo negailestinga „eretikams“, o inkvizicijos laužuose žuvo 
milijonai žmonių. Gnostinė-mistinė tradicija turi mažai bendrų bruožų su dogmatine 
krikščionybe. 1945 metais, kai Egipe Nag Hamadi kaime buvo atrasti labai svarbūs 
vidinės tradicijos dokumentai, gnosticizmas vėl atgijo. Šiais laikais jau niekas 
nebegalėtų jų sunaikinti, paslėpti ir sutrukdyti jų plitimą krikščioniškajame pasaulyje. 

Šv. Jonas sakė tiesą: „Šviesa šviečia tamsoje, ir tamsa jos neužgožė“.  (Jn 1, 5)

Reikia džiaugtis, kad atgijo vidinio dievo tradicija, nes, prasidėjus sekuliarizacijai, 
tikintieji ėmė šalintis išorinio „dievo“, teatralizuoto, ritualizuoto, dogmatizuoto. Jei 
žmogus pastato sieną tarp savęs ir dievo esančio bažnyčioje arba Danguje, jis niekada 
Jo neras ir tikės mitais. Beje, vien skaitydami gnostikų tekstus vidinio dievo taip pat 
nerasime: gnosticizmas yra praktika, o ne teorija.

Neįmanoma aprašyti, kokia yra laimė susidraugauti su Tuo, kuris realiai gyvena 
Žmoguje. Gnostikai vadina Dvasios Šviesa. Nėra žodžių, kuriais būtų galima 
perteikti tą palaimos ir visaapinančio džiaugsmo būseną, kai Jis ateina į Jam 
atvertą širdį. Iš dėkingumo plūsta ašaros ir begalinė meilė Kūrėjui. Ta patirties 
nepamirštama. Tai yra mano gnozis. Liūdna, kad žmonės To nežino. Taip ir 
norisi šaukti: Jūs esate apgauti. Gana ritualų! Gana pasakų! Atiduokite Kristui 
savo širdis. Atsisakykite žemiškų žaidimų. Laikai keičiasi. Ne klimatas. 
Nušviskite. Perskaitykite krikščionybės istoriją. Susimąstykime, kur keliu mes 
nuėjome. Kiek daug prarandame beskubėdami į ...

.........................

*Jėzus Kristus. freepik.com foto.

**Labai rekomenduoju perskaityti šias knygas. Ištraukos verstos iš rusiško leidinio. Žr. 
psylib.org.ua. Tau Malachi knygą rasite ir svetainėje klex.ru. Ją galima rasti amazon com anglų k. 



.......................................

PROTO ŽAIDIMAI AR RAMYBĖ?

„Ramybė , jums, ramybė!“, – nuolat kartojo Jėzus savo sekėjams. O mes? 
Vietoje proto ramybės leidžiame jam žaisti...mūsų gyvenimais ir sielomis. 
Kartais nueiname į bažnyčią pasimelsti, bet ramybės nerandame. Neieškome. 
Nežinome, kur ji yra. Kaip nuraminti protą – užduotis sunki. Jėzus nežadėjo 
lengvo kelio. Jei mistikai tą kelią rado,  –  jūs irgi galite rasti. Jūsų laikas, jūsų 
gyvenimas, – jūsų rankose. Panagrinėkime garsios anglų mistikės ir teologės 
Evelyn Anderchil knygą „Misticizmas“. Joje bemaž visa krikščioniškojo 
miticizmo istorija. Tai susistemintos istorinės žinios apie tuos, kurie ieškojo 
Ramybės Dievo. Mistikai buvo ir yra tikrieji Kristaus apaštalai. Pasakyti, kad 
tai labai įdomi knyga, – reiškia nieko nepasakyti. Sunku bus skaityti rusų kalba? 
Skaitykite, susiradę, tą knygą kita kalba. Ir man ji buvo nelengva, bet aš jos 
neatmečiau, įveikiau ir žinau, kaip stipriai ji mane praturtino ir įkvėpė. Taigi, ši 
knyga apie tuos, kurie siekė Ramybės. O jeigu tą knygą TIK perskaitysite ir 
padėsite į lentyną,  – bergždžias bus jūsų skaitymas. Misticizmas yra praktika, o 
ne teorija.

..........................

Keletas štrichų apie knygos „Misticizmas“ autorę EVELYN ANDERCHIL 

Evelyn Anderchil yra garsi savo fundamentaliomis žiniomis apie dvasingumą ir ypač 
krikščioniškąjį misticizmą. 1911 m. pasirodęs jos garsiausias kūrinys „Misticizmas“ 
tapo vienu populiariausių kūrinių iki pat 1946 m., kai Oldosas Leonardas Hakslis 
išleido savo knygą „Amžinoji filosofija“ /“ Eternal Philosophy“/.



Evelyn Underhill. Mysticism. 

Evelyn Anderchil gimė 1875 m. gruodžio 6 d. Ji mokėsi namuose, išskyrus trejus 
metus privačioje Folkestone mokykloje. Ji studijavo istoriją ir botaniką Londono 
Karaliaus koledže, o Aberdyno universitete jai buvo suteiktas dieviškojo daktaro 
laipsnis. Evelyn Anderchil tapo pirmąja moterimi, kuri dėstė Anglikonų bažnyčios 
dvasininkams ir oficialiai vadovavo rekolekcijoms. Ji taip pat buvo pirmoji moteris, 
užmezgusi ekumeninius ryšius tarp skirtingų bažnyčių ir viena pirmųjų moterų 
teologių, skaitė paskaitas Anglijos kolegijose ir universitetuose. Evelyn buvo 
knygrišystės meistrė, to mokėsi iš kai kurių garsiausių to meto knygrišių. Ji studijavo 
antikinę literatūrą, puikiai išmanė Vakarų dvasines praktikas ir, be teologijos, išmanė 
savo laikmečio filosofiją, psichologiją ir fiziką. Evelyn Anderchil buvo prestižinio 
politikos, kultūros ir aktualijų žurnalo „The Spectator“ redaktorė.

Savo ankstyvąsias mistines įžvalgas ji apibūdino kaip „staigius išgyvenimus apie 
ramią, nediferencijuotą tikrovės ribą – panašią į „tylią nežinomybės dykumą“, kurioje 
nėra poreikio ką nors aiškinti“. Suprasdama tokių patirčių svarbą, ji visą gyvenimą 
stengėsi išplėsti savo mistinės patirties ribas, o jos „asmeninis egzistencinis nerimas“ 
paskatino ją pradėti naujus tyrimus ir rašymą.

Jos tėvas ir vyras buvo teisininkai. Savo būsimą vyrą Hubertą Stuartą Moore'ą Evelyn 
pažinojo nuo vaikystės. Jie susituokė 1907 metų liepos 3 dieną. Pora vaikų neturėjo. 
Ji reguliariai keliaudavo po Europą, pirmiausia po Šveicariją, Prancūziją ir Italiją, kur 
domėjosi menu ir katalikybe, taip pat aplankė daugybę bažnyčių ir vienuolynų. Nei 
jos vyras protestantas, nei tėvai nesidomėjo dvasiniu gyvenimu. Daugelis draugų ją 
tiesiog vadino „ponia Moore“. Jos gyvenime buvo ir nedorėlių. Ji buvo produktyvi 
autorė, išleidusi daugiau nei 30 knygų savo mergautine pavarde arba John Cordelier 



pseudonimu. Agnostikė Evelyn pamažu ėmė linkti prie neoplatonizmo, vėliau – prie 
katalikybės. 

Jos dvasinis mentorius 1921–1924 m. buvo baronas Friedrichas von Hügelis, kuriam 
patiko jos rašymas, tačiau jis buvo atsargus dėl mistikos. Jis paskatino Evelyn laikytis 
„labiau kristocentriško požiūrio“, nors anksčiau ji laikėsi teistinio ir racionalistinio 
požiūrio. Ji apibūdina savo mokytoją kaip „nuostabiausią vyrą...tokį šventą, teisingą, 
sveiko proto ir tolerantišką“. Po jo mirties 1925 m. Anderchil vis dažniau ėmė rašyti 
apie Šventąją Dvasią. Ji tapo žymia figūra Anglikonų bažnyčioje kaip kapeliono 
padėjėja, vedanti dvasines praktikas. Ji buvo dvasinė vadovė šimtams žmonių, radijo 
laidų vedėja ir kontempliatyvios maldos propaguotoja, ją kviesdavo skaityti paskaitų. 

Edvardo VII viešpatavimo laikotarpiu Evelyn, kaip ir dauguma jos amžininkų, 
„užsikrėtė“ romantizmui būdingais jausmais. Tais laikais buvo domimasi „mistiniais, 
psichiniais, psichologiniais, okultiniais ir kitais dvasiniais ieškojimais. 
Anglikonizmas Evelyn atrodė absurdiškas, palyginti su jos pačios vidiniu pasauliu. Ji 
ieškojo „gyvenimo prasmė“, nes tiek ji, tiek daugelis jos kartos žmonių nustojo 
praktikuoti ortodoksinę religiją ir pradėjo „žiūrėti į savo širdį“. Šis „dvasios amžius“ 
buvo toks laikotarpis, kai staigus socialinių tabu susilpnėjimas paskatino individo 
emancipaciją ir norą siekti mistinio El Dorado, kurį niekino senos, „paniurusios ir 
nejautrios ankstesnės kartos“. Evelyn Anderchil mirė Londone 1941 m. birželio 15 d. 
Žymiausias Evelyn darbas yra „Misticizmas. Žmogaus dvasinės sąmonės prigimties 
ir raidos tyrimas“ (1911). Šiame darbe autorė atmetė 1902 m. Williamo Jameso 
studiją „Religinės patirties įvairovė“ dėl jos abejingumo. Pats Jamesas prisipažino, 
kad jo paties idėjos visiškai užblokavo jo prisilietimą prie mistinių būsenų 
malonumo. 

Evelyn nuolat pabrėždavo: misticizmas yra praktinė veikla, o ne teorija. Tai 
absoliučiai dvasinė veikla. Misticizmo esmė, turinys ir metodai yra meilė. 
Mistika susijusi su tam tikru psichologiniu patyrimu. Prieš atverčiant šį garsųjį 
anglų mistikės šedevrą, noriu pacituoti šveicarų mistiko, kunigo, mąstytojo ir 
teologo Maurice Zundel  (1897– 1975) žodžius, kurie susišaukia su Evelyn 
Anderchil kvietimu pažinti vidinį dievą: „Religija nėra pasyvus palaimos 
laukimas, pamirštant mąstyti. 

Religija yra dalyvavimas Dievo veikime, siekiant pagal Jo paveikslą kurti šviesų, 
džiaugsmingą ir gražų pasaulį“. „Esame panirę į kaltinimus vieni kitiems, bet kalti 
esame visi. O visų labiausiai kalti esame mes, krikščionys vidutinybės, visur kur tik 
galima dauginantys kryžiaus ženklus, bet pamirštantys tą begalinį skausmą, kurį kelia 
atsisakymas mylėti, kryžiaus kančios priežastis“. „Kiekviename iš mūsų slepiasi 
mistinis pašaukimas, apie kurį dažniausiai nė nenutuokiame. Mūsų „aš“ mus 
apsunkina ir mums reikia tarsi „išgyti“ nuo savęs pačių. Mes esame išties laimingi tik 
tada, kai pametame iš akių save pačius, kai ištirpstame mus pranokstančiuose 
dalykuose.“ 



.....................................

KAS YRA MISTIKAS?

Knygos „Misticizmas“ autorė savo pasakojimą apie tuos paslapčių pilnus 
žmones rašo: „Mistikas yra labai specifinis asmenybės tipas; toks žmogus negali 
pasitenkinti tuo, ką  kiti vadina gyvenimo patirtimi, ir yra linkęs, kaip teigia 
mistikų niekintojai, „neigti pasaulį, kad pasiektų Tikrovę“. Tokių žmonių 
sutinkame Rytuose ir Vakaruose, senovės, Viduramžių ir šiuolaikiniame 
pasaulyje. Vienintelė jų aistra yra kažkokio neapčiuopiamo, dvasinio tikslo 
siekimas: paieška „išėjimo“ ar „grįžimo“ į norimą būseną, kurioje jie galėtų 
patenkinti savo absoliučios tiesos troškulį. Šios paieškos jiems yra viso jų 
gyvenimo prasmė. Dėl jo jie lengvai aukojasi, kas kitiems žmonėms atrodo 
siaubinga. Kaip netiesioginis tokių paieškų aktualumo patvirtinimas yra tas, kad 
visur, kur tik šie žmonės pasirodydavo, jų tikslai, doktrinos ir metodai iš esmės 
buvo vienodi. Jų patirtis galiausiai sudaro galingą įrodymų rinkinį, stebėtinai 
nuoseklų ir dažnai vienas kitą paaiškinantį; to negalima ignoruoti, jei norime 
suvokti mistiko dvasios energiją ir potencialias galias arba suvokti jo santykį su 
nepažįstamuoju pasauliu, kuris yra už pojūčių ribų“. 

„Mistikai yra dvasinio pasaulio pionieriai ir mes neturime teisės atmesti jų atradimų 
vertės vien todėl, kad neturime galimybės ar drąsos atlikti savo pačių tyrimus“. E. 
Anderchil pabandė aprašyti ir patvirtinti jų patirtį. Misticizmas yra taip toli nuo 
kasdieninio mąstymo, kad jo supratimui ir įvertinimui reikia „apvalyti savo protą“. 
Reikia pažvelgti į šį dalyką (misticizmą) sąmoningai, išvalius savo mintis nuo 
išankstinių nuostatų ir susitarimų, sąmoningai atsisakius savo sustabarėjusio įpročio 
„matomą pasaulį“ laikyti tiesa, kuri kyla iš proto tinginystės, kad mokslas yra „tikra“, 
o metafizika – ne. Kritikuodami vizionierių, poetų ir šventųjų konstruktus, turime 
sugriauti savo kortų namelius, nusileisti, kaip sako mistikai, į „savo nieką“ ir patiems 
išstudijuoti kiekvienos įmanomos žmogiškosios patirties pagrindus“. 

Ryškiausi misticizmo bruožai.

„Dvasinė žmonijos istorija demonstruoja dvi skirtingas pamatines pozicijas 
Nematomojo atžvilgiu ir atitinkamai du būdus, kuriais žmogus bando jį suprasti. 
Šiuos metodus čia vadinsime „magiškais“ ir „mistiniais“. Tačiau tai pasakę, iš karto 
turime pridurti, kad nors kraštutinėmis apraiškomis šie du metodai smarkiai 
kontrastuoja, riba tarp jų nėra taip aiškiai apibrėžta. Remiantis tomis pačiomis 
nuostatomis, jie dažnai klaidina tyrėją, nes vartoja tą pačią kalbą, priemones ir 
metodus. Todėl didžioji dalis to, kas iš tikrųjų yra magija, visiškai nepagrįstai 



priskiriama mistikai. Tiesą sakant, abi srovės reprezentuoja du priešingus to paties 
dalyko polius – transcendentinę žmonijos sąmonę. Tarp jų – visos didžiosios 
religijos...viename skalės gale grynoji mistika „sklandžiai pereina“ į religiją arba, kitu 
požiūriu, iš jos išauga. Kiekvienas giliai religingas žmogus tam tikra prasme susijęs 
su mistika, ir joks mistikas negali būti nereligingas, jei ne teologine, tai bent 
psichologine šio žodžio prasme. Kitame skalės gale, kaip matysime vėliau, religija 
lygiai taip pat priartėja prie magijos. 

Esminis skirtumas tarp magijos ir mistikos yra tas, kad magija nori gauti, o 
mistika nori duoti  – nemirtingos ir antagonistinės pozicijos, kurios visada 
pasirodo vienu ar kitu pavidalu. Tiek magija, tiek mistika, ...naudoja visą 
psichinį mechanizmą, sąmoningą ir nesąmoningą, kad pasiektų savo tikslą – ir 
abi teigia suteikiančios ieškantiesiems galių, kurių paprastas žmogus neturi. 

Mistikoje valia susijungia su emocijomis aistringame troškime pakilti virš pojūčių 
pasaulio, kad Aš pasiektų meilės sąjungą su Vienu, Amžinu ir Galutiniu Objektu. Tai 
poetinis ir religinis temperamentas, kuris veikia tikruosius būties lygius.

Magijoje valia susijungia su intelektualiu aistringu viršjutiminių žinių troškimu. Čia 
intelektualus, agresyvus, mokslinis temperamentas siekia išplėsti sąmonės ribas, kad 
apimtų viršjuslinį pasaulį – akivaizdžiai priešingą mistikai.

Taigi matome, kad...mistika ir magija atitinka dvi amžinąsias Aš aistras – meilės 
troškimą ir pažinimo troškimą, atskirai atspindinčias širdies ir intelekto 
troškimą galutinės tiesos. Trečiąją...transcendentinės filosofijos poziciją vargu ar 
reikia įtraukti į mūsų tyrinėjamų temų spektrą, nes tai yra grynai akademinis požiūris, 
o magija ir mistika remiasi praktika ir patirtimi.

Mistikais, anot Anderchil, mes nevadiname visų, gebančių dalinai ar meniškai 
nujausti tikrovę, kaip ir muzikantu nevadiname kiekvieno, mokančio groti 
fortepijonu. Tikrasis mistikas yra žmogus, kuris geba peržengti grynai meninę ar 
vizionierišką būseną ir pakyla iki genialumo lygio; jo transcendentinė sąmonė sugeba 
užvaldyti įprastą, o jis pats ryžtingai veržiasi į Realybės glėbį. Kaip menininkas yra 
tam tikrame santykyje su reiškinių pasauliu, suvokdamas ritmus ir atrasdamas tiesą 
bei grožį, paslėptą nuo kitų žmonių, taip ir tikrasis mistikas yra tam tikrame santykyje 
su transcendentiniu pasauliu, kuriame jaučia tikrą įtampą ir malonumą. kurių mes vis 
dėlto neįsivaizduojame. Mistiko sąmonė yra tam tikru būdu transformuota, jis gyvena 
visiškai kitokiu suvokimo lygmeniu, palyginti su kitais žmonėmis, ir tai, žinoma, 
reiškia, kad jis mato kitokį pasaulį... Todėl mistika nėra atskira vizija, ne trumpalaikis 
tikrovės žvilgsnis, o išbaigta gyvenimo sistema su savo teisėmis ir pareigomis. Kaip 



kiti žmonės yra pasinėrę į natūralų ar intelektualinį gyvenimą ir į jį reaguoja, taip 
mistikas pasineria į dvasinį gyvenimą ir į jį reaguoja. Jis siekia galutinio 
susitapatinimo su šio gyvenimo, kurį jis vadina „Sąjunga su Dievu“, interesais. 
Mistikai buvo vadinami vienišomis sielomis, bet tiksliau juos būtų galima vadinti 
vienišais kūnais, nes jų itin draugiškos sielos siunčia ir priima signalus iš visų pusių.

Tikroji mistika yra aktyvi ir praktiška, o ne pasyvi ir teorinė. Tai yra organiškas 
gyvenimo procesas, tuo, kuo iš tikrųjų užsiima visas Aš, o ne kažkas, apie ką jo 
intelektas turi nuomonę. Mistiko tikslai yra visiškai transcendentiniai ir 
dvasingi. Jis neketina nieko pridėti, tyrinėti ar tobulinti matomoje visatoje.

Pagal Anderchil, mistikas siekia „ištirpti“ gyvame Meilės objekte, bet netyrinėja 
objekto. Gyva sąjunga su Vieniu – galutinis mistiko tikslas – yra tam tikra gyvenimo 
būsena arba forma. To negalima pasiekti nei intelektualiai suvokiant jo naudą, nei per 
intensyviausią emocinį siekį. Tam reikalingas sunkus psichologinis ir dvasinis 
procesas – vadinamasis mistinis kelias – apimantis visišką asmenybės pertvarkymą ir 
naujos arba gana latentinės sąmonės formos išlaisvinimą, perkeldamas Aš į būseną, 
kartais netiksliai vadinamą „ekstaze“, bet kuriai labiau tiktų „Vienovės Sąjunga“.

Mistikas Šv. Bernaras de Klervo

Taigi mistika nėra nuomonė ar filosofija. Tai neturi nieko bendra su okultinių žinių 
paieška. Viena vertus, misticizmas – tai gebėjimas kontempliuoti Amžinybę, kita 
vertus, jo negalima tapatinti su jokiomis religinio ekstremizmo apraiškomis. 
Misticizmas, rašo Evelyn, – tai tobulas Meilės Dievui įsikūnijimas, menas užmegzti 
sąmoningą ryšį su Absoliutu. Mistiko gyvenimas žemėje tikra paslaptis. Nors jis 
gyvena tarp žmonių, bet lyg ir  ne šiame pasaulyje...Anderchil rašo, kad mistiko 
„gyvenimas Vienovėje dažnai vyksta tarp žmonių, bet jis nepriklauso šiam pasauliui. 
Ji priklauso kitiems egzistencijos lygiams, kurie yra nepasiekiami žodžiams...ir 
protui. Mes, „žemės slėnio“ gyventojai, galime tik žvilgtelėti į tų kelių išrinktųjų, 
kurie save perkeitė, gyvenimą. Jie yra toli nuo mūsų ir kvėpuoja kitokiu oru. Jų 



patirties reikšmė žmonijai tikrai neišmatuojama. Jie yra mūsų pasiuntiniai pas 
Absoliutą.

 Savo darbais ir likimais mistikai parodė, kad transcendentinis gyvenimas 
įmanomas. Iš esmės jų pavyzdyje, rašo Anderchil, matome ne ką kitą, o pažadą 
ir liudijimą, kad sielos gali persikeisti ir atsiverti Dievo Meilei. Ieškokite vidinio 
dievo savyje, o ne pasakų bažnyčioje! Mistikais galime vadinti ir budistus. 
Žinoma ne visus...

................................................................................

VIENINGA SĄJUNGA

Budistas Džozefas Goldšteinas ( prie šio autoriaus plačiau sustosime kitame 
skyriuje) savo knygoje „Vieninga Dharma“* pristato du krikščionybės 
šventuosius: ŠVENTĄJĮ  KRYŽIAUS JONĄ ir  ŠVENTĄJĮ PRANCIŠKŲ 
ASYŽIETĮ.  Jie abu krikščionių mistikai. Bet tegu tai jūsų nestebina! Jiems 
Autorius paskyrė tryliktąjį knygos skyrių. Kai tai perskaičiau, supratau: visi 
mistikai, kur jie begyventų, kuo betikėtų, visi kartu jie priklauso ŠVIESOS 
SĄJUNGAI, kuri dirba visų žmonių labui. Prie jos prisijunkite ir jūs! 
Negalvokite, kad esate  kitokie. Jūs irgi galite nušvisti. 

Šv.Kryžiaus Jonas

Kai kurių krikščionių mistikų raštuose randame mokymų, kurie atitinka mūsų 
praktiką. Štai ką rašė šventasis Kryžiaus Jonas:  „Ne dėl noro stokos susilaikiau 
nuo rašymo jums, nes tikrai linkiu jums visokio gėrio, o todėl, kaip man atrodė, kad 
viskas, kas būtina, jau pakankamai pasakiau, o ko reikia (jei tikrai reikia) yra ne raštų 
ir ne žodžių barstymo, kurių dažnai sėjame daugiau nei reikia, – bet tylos ir darbo. 
Ten, kur tariami žodžiai blaško dėmesį, – tyla ir darbas renka mintis ir stiprina dvasią. 



Todėl, kai žmogus jau suprato, kas buvo pasakyta jo labui, nebėra būtinybės klausytis 
ir toliau diskutuoti. O tereikia pradėti rimtai praktikuoti tai, kas buvo išmokta, ir 
daryti tai tyliai ir dėmesingai...“

Štai ką rašė šventasis Pranciškus Asyžietis (1182-1226):

„Jei jūsų širdis klaidžioja ir atitrūksta [nuo minties temos], grąžinkite ją labai 
švelniai... Ir net jei per pamokos valandą nieko kito nedarėte, tik vėl ir vėl grįžote 
širdimi [prie minties temos], o kiekvieną kartą ji vėl ir vėl nukrypdavo į šoną, – 
tuomet ir šiuo atveju pasibaigusi valanda buvo praleista naudingai“. Jis tiesiog moko 
meditacijos technikos. Ir nuoširdžiai pataria: 

Šv.Pranciškus Asyžietis

„Neverta nusiminti, jei, nepaisant pastangų, mintys klaidžioja ir retkarčiais pasiduoda 
svajonėms. Kiekvieną kartą, kai suvokiate, kad jūsų protas klaidžioja, švelniai 
sugrąžinkite jį prie kvėpavimo arba kūno pojūčių. Ir nesvarbu, kiek kartų tai atsitiks 
per  tą valandą, jei kiekvieną kartą sugrąžinsite mintis, laikykite, kad tą valandą 
praleidote gerai. Būk švelnus sau. Ir būk atkaklus“. Šv. Pranciškus įspėja, kad „šiame 
darbe vyks didelė ir svarbi transformacija“. 

Budistas Džozefas Goldšteinas knyga rodo, kad mistikai visada randa bendrą kalbą, 
nes ta kalba yra Šviesos siekis, tylos ir palaimos būtis. Krikščionių ir budistų mistikai 
visada vienas kitą supranta. 

...........................................

STABMELDYSTĖ



Nors teigiama, kad anglų rašytojo Oldoso Leonardo Hakslio knyga „Amžinoji 
Filosofija“ nurungė E. Anderchil knygą „Misticizmas“, bet taip nėra. Jos viena 
kitą papildo naujais dvasingumo aspektais. Jie keičiasi žmonijai judant į priekį. 
Minėtos O. Hakslio knygos skyriuje, pavadintame  „Stabmeldystė“*, sužinome, 
kaip lengvai krikščionys atšąlo nuo Jėzaus mokymo ir vėl įkrito į patogią ir 
neįpareigojančią stabmeldystę. 

Oldosas Hakslis pastebi, kad „Išsilavinusiems žmonėms primityviausios 
stabmeldystės formos netenka patrauklumo. Jie lengvai atsispiria pagundai manyti, 
kad tam tikri gamtos objektai yra dievai arba kad tam tikri simboliai ir atvaizdai 
reprezentuoja dieviškų būtybių formas, todėl juos reikia garbinti ir jais įtikėti. Bet 
išliko dar daug fetišistinių prietarų net iki šių dienų. Nors šių prietarų liko, jie prarado 
pagarbą. Primityvios stabmeldystės formos traktuojamos taip pat, kaip girtavimas ir 
prostitucija – jos toleruojamos, bet joms nepritariama. Įprastoje vertybių hierarchijoje 
jie užima vieną žemiausių vietų.“

Oldosas Leonardas Hakslis

Bet, pasirodo, kad jau pastebimos modernesnės stabmeldystės formos! Filosofas 
piktinasi, kad „švietimo sistema neigia pačias primityviausias stabmeldystės formas, 
bet kartu smerkia arba geriausiu atveju ignoruoja Amžinąją filosofiją ir dvasinę 
praktiką.“  Lankydamas universitetų bibliotekas, Oldosas Hakslis pastebėjo, kad 
knygos apie dvasinę religiją ten buvo kur kas mažiau paklausios nei viešosiose 
bibliotekose, kuriose lankosi vyrai ir moterys, nepatyrę ilgalaikių akademinių studijų 
privalumų ar trūkumų.



Filosofas siūlo visas stabmeldystės formas suskirstyti į tris pagrindines grupes: 
technologinę, politinę ir moralinę. Anot jo, „technologinei grupei priklauso pačios 
naiviausios ir primityviausios stabmeldystės formos; jų šalininkai, kaip ir 
žemesniosios stabmeldystės atstovai, mano, kad atgaila ir išsivadavimas priklauso 
nuo materialių objektų – šiuo atveju technologinių naujovių. Technologinė 
stabmeldystė – religija, kurios doktrinos tiesiogiai ar netiesiogiai skleidžiamos iš 
laikraščių ir žurnalų reklaminių puslapių“. 

O.Hakslis kaip pranašas anuomet skelbė, kad „tikėjimas technologiniais stabais yra 
toks nuoširdus, kad šiuolaikinio žmogaus mąstyme neįmanoma rasti (nepaisant visų 
mechanizuoto karo pamokų) jokių pėdsakų apie senuosius ir labai tikroviškus 
puikybės ir neišvengiamo atpildo mokymus. Kalbant apie technologines naujoves, 
plačiai paplitęs įsitikinimas, kad mes iš jų kažką gauname ir nieko mainais 
neduodame  – tai yra, galime mėgautis visais sudėtingų, labai specializuotų ir nuolat 
tobulėjančių technologijų privalumais nieko neprarasdami“.

O.Hakslis pliekia moralinius stabmeldžius, kurie yra „iš dalies realistai, nes supranta, 
kad techninės naujovės ir visokios organizacijos savaime negali garantuoti dorybės 
triumfo ir laimės augimo; visuomenę sudarantys ir mašinas valdantys asmenys tampa 
arbitrais, nuo kurių priklauso, ar žmonių santykiai bus padorūs ir visuomenėje bus 
tvarka“. „Moralės čempionai“, pagal filosofą,  praranda realybės jausmą ir 
pasiduoda stabmeldystei, pradeda garbinti ne Dievą, o savo moralinius idealus, 
suvokdami juos kaip savaiminį tikslą, o ne kaip būtiną sąlygą Dievo pažinimui ir 
meilę Jam“.

O. Hakslis nuoširdžiai piktinasi fanatizmu yra stabmeldystės forma, nes jame slypi 
moralinis blogis, nes būtent fanatikas garbina tai, ką sugeneruoja jo paties troškimai. 
Jam atrodo, kad stabmeldystė yra moralinis defektas, nes ji „reprezentuoja 
artimiausią mūsų protui idėją, užimančią Kristaus vietą, vienintelio, kuris negali virsti 
stabu ir sėti stabmeldystę, nes Jis darniai sujungia savyje visas tobulumo idėjas“. 

Oldosas teigia, kad „tik Kristuje yra tiesa, teisingumas ir visos kitos savybės... 
Mąstymo siaurumas veda į nuodėmingumą, nes slopina atskirų mūsų moralinės 
prigimties budrumą, iš ko ir kyla nuodėmingumas“. O kiek daug to mąstymo 
siaurumo pavyzdžių mes pastebime šiais laikais!!! „Dorybė, kuri kyla iš tobulos 
meilės Dievui ir Jo pažinimo, visiškai nepanaši į „Rašto aiškintojų ir fariziejų 
teisumą“, kurį Kristus priskyrė prie didžiausių moralinių blogybių...O.Hakslio 
gyvenimo epochoje klestėjo nežabotas fanatizmas, spiritizmas, Blavatskajos 



„draugelių“  šėlsmas. Iš tiesų, neįmanoma nepritarti mąstytojui, kad aukščiausios 
moralinės stabmeldystės formos neleidžia aptikti Dievą ir Tikrovės pažinimą.**

.........................................

*Cituota iš: Олдос Хаксли. ВЕЧНАЯ ФИЛОСОФИЯ. Идолопоклонство. 
 **Mano paryškinimai.

............................

ŠVIESA DIEVO ŽODYJE IR TAVYJE!

Antrą kartą gyvenime sunkiai susirgau. Tai buvo senos ligos paaštrėjimas. Prieš 
kelioliką metų buvau apsigydžiusi tą ligą be vaistų, praktikuojant sveiką 
gyvenseną, mankštą, mitybą, meditaciją, o paskui...teko aukoti viską, kad 
padėčiau artimiausiems žmonėms. Nebeliko ramybės, meditacijos. Teko 
susitaikyti su tuo, kas yra. Dabar, kai svarbiausias darbas atliktas, vėl sugrįžo 
ramybė, kurios dėka galiu susikaupti darbui. Kasdien prašau Dievo, kad Jis 
man padėtų tą darbą užbaigti. Tai, ką buvau pasižadėjusi, atlikau. Kaip 
mokėjau, – taip. Gal mane kas nors papildys, pataisys. Būsiu dėkinga. Toks 
buvo mano kelias. Aš neraginu eiti tuo pačiu keliu. Aš nieko nemokau, – tik 
dalinuosi. 

Mano mylimiausia Jėzaus Kristaus ikona kabo virš mano lovos* 



Ne tik meditacija mane mokė. Ieškodama atsakymo, kas yra šviesa, labai daug 
skaičiau. Žinojau apie rankraščius, kurie buvo atrasti dar 1945 m. Egipte Nag Hamadi 
kaime. Tarp jų buvo ir Tomo evangelija. Tačiau tada, nors ir studijavau filosofiją, 
juos perskaičiau paviršutiniškai. Siela dar miegojo. Ir pamiršau. Po daugelio metų vėl 
grįžau prie krikščionybės istorijos ir pradėjau ieškoti joje „šviesos elementų“. Kas 
gerai su ja susipažinęs, žino, kaip šimtmečių bėgyje bažnyčios hierarchai ir filosofai-
pasauliečiai neatsakingai interpretavo Dievo Žodį ir kitus sakralinius tekstus. 
Neoplatonikai, o vėliau aristotelininkai Jį papildė savo filosofijomis. Neoplatonizmas 
ir gnosticizmas išnyko maždaug 6a.,jie buvo paskelbti erezija, o pirmųjų krikščionių 
veikalai pamažu užmiršti. Augustinizmas laikėsi maždaug iki 14 a., kol savo žodžio 
netarė Šv.Tomas Akvinietis. Bažnyčia ketino jį pasmerkti už erezijų skleidimą, bet 
paskui apsigalvojo. Protas buvo reabilituotas kaip naudingas instrumentas Dievo 
pažinimui ir praktiniam gyvenimui. Tai buvo itin rimtas krikščionybės virsmas 
iš dvasingumo į racionalizmą, kurio pasekmes jaučiame mūsų laikais.  Norisi 
pasakyti dar stipriau – tai buvo krikščionybės saulėlydžio pradžia. 

Romos imperija, vykstant kryžiaus žygiams, skatino miestų augimą, vystėsi menai, 
užkariautų pagoniškų šalių turtai plaukė į Amžinąjį miestą ir jis klestėjo. Bažnyčios 
tapo dar gražesnės, dar puošnesnės, o tikėjimas dar dogmatiškesnis. Bažnyčios tarnai 
visai pasileido. Žmonės piktinosi jų gyvenimu. Atėjo laikas reformuoti bažnyčią. 
Liuterio ir Kalvino „dėka“  gimė naujos bažnyčios, nors Jėzus kalbėjo TIK apie 
Vieną Vienintelę. Krikščionybė visai nutolo nuo Žodžio Šviesos. 

Jaunystėje katekizmo dogmos man buvo sunkiai suvokiamos. Daug daugiau 
davė filosofijos studijos. Pradėjau kritiškiau vertinti visa, kas skelbiama. Ėmiau 
pati ieškoti atsakymų. Pats rimčiausias postūmis, kuris mane sugrąžino prie 
Kristaus, buvo klausimas: kas yra šviesa? 

Noriu priminti jums, kad evangelijos buvo suformuotos praėjus beveik 300 metų po 
JK Prisikėlimo. Kas ir kaip jas formavo, ką atmetė, kodėl  – lieka paslaptimi. Mane 
domino labiau, kas įvyko iš karto po JK Prisikėlimo? Ir tai galima atsekti. Liudijimų 
buvo daug. Jėzų lydėję ir Prisikėlimą regėję apaštalai pasklido į visas keturias puses 
ir ėmė skelbti Gerąją Naujieną. Po Prisikėlimo Kristus sugrįždavo pas savo mokinius 
iš Dangaus ir juos mokė, stiprino dvasiškai, ruošė apaštaliniam darbui. JK atsakinėjo į 
mokinių klausimus. Tuo metu raštingų žmonių buvo labai mažai. Kas mokėjo 
užrašinėjo tai, ką girdėjo iš Gyvojo Dievo lūpų. Kristus turėjo ne tik 12 apaštalų, bet 
ir tūkstančius sekėjų. Jie irgi klausėsi Jo pamokslų ir realiai gyveno šalia Jo. Po 
Prisikėlimo kai kurie sekėjai ėmė vieni kitiems siųsti žinias, laiškus, palaikė ryšius. 
Taip atsirado nemažas kiekis liudijimų, kurie vėliau, Romos imperatoriaus įsakymu, 



buvo surinkti, susisteminti, „atsijoti“ ir iš jų buvo sukurtos gerai žinomos keturios 
kanoninės evangelijos / pagal Matą, Morkų, Luką ir Joną /. Pirmųjų krikščionių 
darbus, gnostikų liudijimus Bažnyčia laikė apokrifais, erezijomis. Romos imperijos 
suvienijimui reikėjo stipraus vieno Dievo ir religinės dogmos. Pagoniškoji Roma 
liovėsi kovoti su krikščioniais, juos persekioti ir kankinti. Krikščionybė kurėsi ant 
Jėzaus apaštalų ir sekėjų kraujo. Besiformuojančios bažnyčios hierarchai apaštalų 
raštus sistemino, dalis jų pražuvo, ir kaip minėjau, kai kurie buvo atrasti 1945 m. 
Nang Hamadi kaime.**

Tomo evangelija iki šiol nepriskirta prie Naujojo Testamento, t.y. 
nekanonizuota. Ši evangelija yra autentiška. Svarbiausia, kaip minėjau, kad ji 
buvo parašyta remiantis  Gyvojo Dievo, grįžusio pas savo mokinius po 
Prisikėlimo, žodžiais. Būtent tada apaštalai gavo Šventosios Dvasios krikštą, 
jiems buvo duotos ypatingos galios (pvz. gebėjimas kalbėti kitų tautų kalbomis) 
ir jie iškeliavo į visas pasaulio puses, iki Žemės pakraščių, skelbti JK Mokymą. 
Jie visi buvo nužudyti ir nukankinti kaip „eretikai“ ir kenkėjai. Dievo žodį su 
kalaviju rankose mums nešė ne jie, o kryžiuočiai. 
Tomo Evangelijoje nėra Jėzaus gyvenimo aprašymo, – ten užrašyti tik Jėzaus 
Kristaus atsakymai į konkrečius mokinių klausimus. Aš ją čia skelbiu, nes esu 
įsitikinusi, kad Dievo Žodį kiekvienas krikščionis privalo išgirsti autentišką, o ne 
redaguotą. Norėdama atkreipti jūsų dėmesį į kai kurias teksto vietas, aš jas 
paryškinau. Tomo evangelija mane įkvėpė. Praėjus keliems metams po visokių 
savojo aš tyrinėjimų, meditacijų, gera buvo grįžti prie to, kas Tikra, prie Pradžios, – 
tai yra prie Šviesos Žodžio. Būtent Tas Žodis Tomo evangelijoje ir dominuoja. Tada  
galutinai suvokiau, kad Šviesa yra Dvasia, Ji gyvena mumyse, o mes Joje. 
Supratau, kad Dievo karalystė ne Danguje, o mūsų širdyse. Ši pamoka man 
buvo svarbiausia. Tomo evangelija sudėjo visus taškus ant „i“. Kristaus Žodis, 
kurį savo ausiminis girdėjo dvylika, – neįkainojama Dovana Žmogui. Būtent Tą Žodį 
visi girdėjusieji nešė į pasaulį. Jie nežinojo, nei kas yra Platonas, nei Aristotelis. 
Dabar sukame galvas, kaip atskirti pelus nuo grūdų...ieškodami Absoliuto 
apibrėžimo. 

.............................

Keletas minčių iš „TOMO EVANGELIJOS“ 

(Iš Nag Hammadi bibliotekos)

Štai slapti žodžiai, kuriuos pasakė gyvasis Jėzus ir kuriuos užrašė Didimas 
Judas Tomas.

Ir Jisai tarė: Kuris ras šių žodžių prasmę, neragaus mirties.



Jėzus tarė: Ieškantysis tenesustoja ieškojęs, kol neras, o kai ras, nebeturės 
ramybės, o kai nebeturės ramybės, bus labai nustebintas ir ims viešpatauti virš 
visko.

Jėzus tarė: Pažinki tai, kas yra prieš tavo akis, ir tai, kas yra nuo tavęs paslėpta, tau 
bus atidengta; juk nėra nieko paslėpta, kas neišaiškėtų.

Jėzus tarė: Galbūt žmonės mano, kad atėjau taiką pasauliui duoti, ir jie nežino, kad 
atnešiau į žemę susiskaidymą: kalaviją, ugnį, karą. Iš tiesų jų bus penketas 
viename name – trys prieš du ir du prieš tris: tėvas prieš sūnų ir sūnus prieš tėvą, ir jie 
stovės vieni.

Jėzus išvydo žindomus kūdikius. Jis tarė savo mokiniams: Šitie žindantys kūdikiai 
panašūs į tuos, kurie įžengia karalystėn. Jie tarė: Vadinasi, karalystėn įžengsime, 
tapdami kūdikiais? Jėzus tarė jiems: Kai iš dviejų padarysite vieną, išorę 
padarysite tokią kaip vidų, viršų – kaip apačią, ir kai vyrą ir moterį padarysite 
vienu taip, kad vyras nebūtų vyras, o moteris nebūtų moteris, kai padarysite akį 
vietoj akies, ir ranką vietoj rankos, ir koją vietoj kojos, atvaizdą vietoj atvaizdo, 
tuomet įžengsite į [karalystę].

Jo mokiniai tarė: Parodyki mums vietą, kur tu esi, nes mums būtina rasti jį (asmenį). 
Jisai tarė: Kas turi ausis, teklauso! Šviesa yra šviesos žmogaus viduje, ir jis 
tampa šviesa visam pasauliui. Jeigu jis netampa šiesa, tamsa yra jis.

Jėzus tarė: Mylėki savo brolį kaip savo sielą; sergėki jį kaip savo akies vyzdį.

Jėzus tarė: Krislą matai savo brolio akyje, bet nematai rąsto savo akyje. Kai 
pašalinsi rąstą sau iš akies, tuomet pamatysi, kaip pašalinti krislą iš savo brolio akies.

Jėzus tarė: Jeigu nesusilaikysite nuo pasaulio, nerasite karalystės; jei šabo 
nešvęsite kaip šabo, neišvysite Tėvo.

Jėzus tarė: Aš atsistojau pasaulio viduryje ir pasirodžiau jiems kūno pavidalu. Aš 
radau juos visus girtus ir neradau nė vieno trokštančio, ir mano siela nuliūdo dėl 
žmonių vaikų, nes jie yra akli savo širdimi ir nemato, kad pasaulin atėjo, 
būdami tušti; jie stengiasi ir išeiti iš pasaulio tušti. Tačiau dabar jie yra girti. Kai 
jie mes savo vyną, tuomet ims gailėtis.

Jėzus tarė: Jei dvasia buvo kūno priežastis, tai – stebuklas. O jei kūnas (buvo) dvasios 
priežastis, tai – stebuklų stebuklas. Betgi aš stebiuosi: kaip [šitas] didžiulis turtas 
radosi tokiame varge.



Jėzus tarė: Fariziejai ir raštininkai gavo žinojimo raktus (ir) paslėpė juos. Jie 
neįėjo patys ir neįleido kitų, kurie norėjo (įeiti). Tačiau jūs būkite gudrūs kaip 
gyvatės ir nekalti kaip balandžiai.

Jo mokiniai tarė jam: Kas tu esi, kuris mums tai sakai? (Jėzus tarė jiems): Argi 
nepažįstate, kas esu, iš to, ką sakau? Bet jūs pasidarėte kaip žydai, nes jie mėgsta 
medį (ir) neapkenčia jo vaisiaus,(arba) mėgsta vaisių ir neapkenčia medžio.

Jėzus tarė: Kuris piktžodžiaus prieš Tėvą, tam bus atleista, ir kuri piktžodžiaus prieš 
Sūnų, tam bus atleista; tačiau kuris piktžodžiaus prieš Šventąją dvasią, tam nebus 
atleista nei žemėje, nei danguje.

Jėzus tarė: Palaiminti vienišieji ir išrinktieji, nes jūs rasite karalystę, nes jūs esate 
iš jos (išėję) (ir) vėl į ją sugrįšite.

Jėzus tarė: Jeigu jūsų klaus, iš ko esate gimę, sakykite: Mes esame gimę iš šviesos, iš 
ten, kur šviesa gimė pati iš savęs; ji [pakilo] ir pasirodė jų atvaizdu. jeigu jūsų 
klaus, kas esate, sakykite: Esame jos sūnūs ir esame gyvojo Tėvo išrinktieji. Jeigu 
jūsų klaus, koks yra ženklas jūsų Tėvo, esančio jumyse, sakykite: Tai judėjimas ir 
ramybė.

Jo mokiniai tarė jam: Kurią dieną stos ramybė mirusiems ir kurią dieną ateis naujasis 
pasaulis? Jisai tarė jiems: Ta ramybė, kurios laukiate, yra atėjusi, bet jūs 
nepažįstate jos.

Jo mokiniai tarė jam: Dvidešimt keturi pranašai skelbė Izraelyje, ir visi jie skelbė apie 
tave. Jisai tarė jiems: Jūs palikote gyvąjį, esantį jūsų akivaizdoje, ir kalbėjote apie 
mirusiuosius.

Jėzus tarė: Palaiminti vargšai, nes jūsų yra Dangaus karalystė.

Jėzus tarė: Žiūrėkite į Gyvąjį, kol esate gyvi, tam, kad nenumirtumėte ir 
nemėgintumėte pamatyti jį, nepajėgdami jo pamatyti.

Jėzus tarė: Dvejetas ilsėsis vienoje lovoje - vienas mirs, kitas gyvens. Salomėja tarė: 
Žmogau, kas tu esi ir kieno tu (sūnus)? Tu atėjai į mano gultą ir valgei nuo mano 
stalo. Jėzus tarė: Aš tasai, kuris gimė iš to, kuris vientisas; man duota tai, kas 
yra mano Tėvo. (Salomėja tarė): Aš esu tavo mokinė. (Jėzus tarė jai): Todėl 
sakau: Kai jis bus vientisas, jis bus pilnas šviesos, o kai bus atskiras, jis bus 
pilnas tamsos.

Jėzus tarė: Būsite palaiminti, kai jus ims niekinti ir persekioti, ir jie neras vietos 
ten, kur jus persekiojo.



Jėzus tarė: Aš esu šviesa, kuri yra virš jūsų. Aš esu viskas; viskas kilo iš manęs, 
ir viskas grįžo į mane. Perskelkite pliauską: aš esu ten; pakelkite akmenį, ir ten 
jūs rasite mane.

Jėzus tarė: Kuris yra arti manęs, tas - arti ugnies ir kuris yra toli nuo manęs , toli 
nuo karalystės.

Jėzus tarė: Atvaizdai yra apreikšti žmogui, ir šviesa, kuri slypi juose, yra paslėpta 
Tėvo šviesos atvaizde. Jis pasirodys, ir jo atvaizdą slėps jo šviesa.

Jėzus tarė: Ateikite pas mane, nes mano jungas yra lengvas, o mano viešpatavimas 
yra švelnus, ir jūs atrasite ramybę sau.

Jėzus [tarė]: Kas ieško, tas ras, [ir kuris beldžiasi], tam bus atidaryta.

[Jėzus tarė]: Jei turite pinigų, neduokite už palūkanas, bet duokite […] tam, iš ko 
jų negausite.

Jėzus tarė: Tėvo karalystė panaši į moterį, (kuri), paėmusi truputį mielių, [įdėjo] 
į minkymą (ir) padarė iš jo didelius kepalus. Kas turi ausis, teklauso!

Mokiniai tarė jam: Tavo broliai ir tavo motina stovi lauke. Jisai tarė jiems: Štai jie, 
kurie vykdo mano Tėvo valią, yra mano broliai ir mano motina; tai jie įžengs į 
Tėvo karalystę.

Jėzus tarė: Kai iš dviejų padarysite vieną, jūs tapsite žmogaus sūnumi, ir jums 
tarus: Kalne, persikelk, – jis persikels.

Jėzus tarė: vargas kūnui, kuris priklauso nuo sielos; vargas sielai, kuri priklauso 
nuo kūno.

Jo mokiniai tarė jam: Kokią dieną ateis karalystė? (Jėzus tarė): Ji neateis, kai 
laukiate. Nepasakys: Štai jinai čia. Arba: štai jinai ten; tačiau Tėvo karalystė 
plyti žemėje, o žmonės nemato jos.**

........................
Kai perskaitysite bent porą kartų Tomo evangeliją suprasite, kad tekstas lyg 
užkoduotas. Jį suvokti kai nėra dvasinės patirties nelengva. Pavyzdžiui, šie 
žodžiai: „Jo mokiniai tarė: Parodyki mums vietą, kur tu esi, nes mums būtina 
rasti jį (asmenį). Jisai tarė: Kas turi ausis, teklauso! Šviesa yra šviesos žmogaus 
viduje, ir jis tampa šviesa visam pasauliui. Jeigu jis netampa šviesa, tamsa yra 
jis.“



Panašu, kad tada, o ir dabar, Kristaus Žodžio nesupranta daugelis. Gal 
nepatikėjo tuo, ką išgirdo. Anuomet tai suprasti buvo tiesiog neįmanoma. O jūs, 
mielieji, matantys Šviesą, Ją irgi ignoruojate? Tamsa – ne akyse, o širdyje. 
Šviesos karalystė – jūsų širdyse.

...................................

*Foto: ru.wikipedia.org. Ši ikona yra Šventos Jekaterinos vienuolyne.
** Kas yra Nag Hamadi biblioteka? The Nag Hammadi Library sudaro 13 senovinių gnostinių 
tekstų rinkinys, atrastas 1945 m. Egipte, netoli Nag Hamadi miestelio. Šie tekstai buvo paslėpti IV 
amžiuje ir buvo atrasti tik XX a. viduryje. Rinkinyje yra įvairių gnostinių traktatų, evangelijų ir 
filosofinių tekstų, kurie buvo uždrausti ir pamiršti krikščionių ortodoksijos. Lietuviškai šis rinkinys 
dažnai vadinamas „Nag Hamadi biblioteka“ arba „Nag Hamadi tekstai“. Prie svarbiausių tekstų 
priskiriama „Tomo evangelija“ ir „Egipto evangelija“. Pastarojoje rasti šie žodžiai: „Ką jūs 
matote, tai yra netikras. Tik tas, kas yra nematomas, yra tikras. Ir kas nežino to, kas yra 
nematomas, tas nežino, kas yra tikra.“ Kita mintis: „Pistis Sophia“: „Aš esu pirmas ir 
paskutinis, vienintelis tikras. Aš esu šviesa, ir ta šviesa nebus prieinama tiems, kurie neieško 
tiesos. Tiesos ieškotojai matys šviesą ir pažins ją, nes ji yra visame kame ir visiems duota kaip 
šviesa, tačiau tik tie, kurie ieško, galės ją suprasti.“ Daugiau rasite čia: 
lt.wikipedia.org/wiki/Nag_Hamadžio_biblioteka.

***Tomo evangelija.lt. wikisource.org/wiki

.................................................

ATEIK IR SEK PASKUI MANE!

Tai buvo tikras atradimas! Studijuojant Ošo radau knygą, kuri vadinosi  „Ateik 
ir sek paskui mane“*, parašytą pagal keturias kanonines evangelijas iš Naujojo 
Testamento! Tai mane labai nustebino ir nudžiugino. Negi Ošo tikėjo Kristumi? 
Ošo knygų pats nerašė, – jo kalbas užrašinėjo mokiniai į juostinius anuomet 
magnetofonus ir iš jų formavo knygas. Skaityti  Ošo labai įdomu: man tai buvo 
gyvos studijos, pripildžiusios mano sielą šiluma ir sustiprinusios mano tikėjimą  
Dievo Žodžiu. Taip, taip. Tas budistas mane atvedė,  tiksliau grąžino prie 
Kristaus. Po septynerių metų meditacijos man kilo klausimas, o ką apie šviesą 
sakė Jėzus? Klausimas buvo ne naivus, o esminis. Ošo man padėjo į jį atsakyti. 
Jo dėka aš grįžau prie sakralinių šaltinių studijų, – norėjau žinoti daugiau ir 
giliau. Ošo man padėjo susigaudyti dvasiniuose moksluose. 



Keturių tomų Ošo knygą „Ateik ir sek paskui mane“, sukurtą pagal keturias evangelijas teko 
skaityti rusų k. Jas rasite internete arba bibliotekose.

Ne vienam gali kilti klausimas: kodėl Jėzaus gyvenimo liudininkai, apaštalai, kartu su 
Juo valgę duoną ir žuvį, matę Jo stebuklus, Juo abejojo? Kodėl visi Jo mokiniai Jį 
išdavė? O juk tai tiesa! Jie nesuprato JK žodžių! Negalėjo patikėti tuo, ką girdi? Jį ir 
dabar daug kam sunku suprasti dėl labai neįprastos Jo kalbėjimo manieros – 
kalbėjimo metaforomis. Net filosofai, neblogai įsigilinę į krikščionybės istoriją, 
kažkodėl nukrypsta į „dievo paieškas“ proto užkabariuose, kur Jo tikrai nėra. Proto 
konstruktai priklauso tik protui. Aš padariau kitą išvadą: Jėzaus žodžiai buvo 
pernelyg atviri ir aiškūs, kad net sunku buvo jais patikėti! Sunku tikėti, nes 
turime savyje baisią “užsklandą”! Tos užsklandos vardas – protas. Būtent jis 
neteisingai „sijoja“ – pelus pasilieka, o grūdus išmeta. Ar galima su protu susitarti, 
kad jis pasitaisytų? Galima. Reikia mokėti jį nuraminti. Tam reikalinga ramybės 
meditacija. Juk pamenate, kaip Jėzus kartojo savo sekėjams: Ramybė jums. 
Ramybė! Protui galime patikėti, ir tai ne visada, žemiškus reikaliukus, tačiau 
bendravimui su Dievu ir Dievo pažinimui – protas ne patarėjas. Kodėl pats Jėzus 
kartais turėdavo slėptis nuo įkyrių persekiotojų? Jam reikėjo pabūti vienam su savo 
Dievu Tėvu?  Gal Jis ką nors slėpė? Jis „slėpė“ Šviesą, kurią išvydę mokiniai 
užsidengdavo akis. Štai jų liudijimai: 

NT. Mt 17  Jėzaus atsimainymas

1 Po šešių dienų Jėzus pasiėmė su savimi Petrą, Jokūbą ir jo brolį Joną ir 
užsivedė juos nuošaliai ant aukšto kalno. 2 Ten jis atsimainė jų akivaizdoje. Jo 

veidas sužibo kaip saulė, o drabužiai tapo balti kaip šviesa. 3

Noriu jums pacituoti vienos katalikės mintis** apie Kristaus atsimainymą iš kažkada 
skaityto straipsnio. Jį parašė tikrai puiki Naujojo Testamento žinovė, neprisistačiusi 



savo vardu. Aš nenoriu jums primesti tik savo požiūrio. Tie patys klausimai kyla ne 
man vienai: 

„Taigi Kristus – tikras Dievas ir tikras žmogus – ant Taboro kalno apsireiškia kaip 
pati tikriausioji Šviesa, nuo pat pradžios buvusi pas Dievą (plg. Jn 1, 2), tačiau 
pasaulis Jo nepažino, nes buvo paskendęs tamsybėse. Tabore Jėzus mums apsireiškė 
kaip galingasis begaliniu grožiu spindintis Dievas, kaip tikroji Šviesa, gyvenanti tarp 
mūsų (plg. Jn 1, 14). Kristus – tikroji Šviesa mus apšviečia, guodžia, moko, suartina 
su vienatiniu Dievu ir vienus su kitais. Jo Šviesos apšviesti galime naujai suvokti 
Dievą, save ir pasaulį“.

Autorė teisingai pastebi: „Sklaidydami Senąjį Testamentą atrasime, kad Dievo galybė 
įveikia mus supančias tamsumas ir apsireiškia mums kaip tikroji Šviesa. Visur, kur 
kalbama apie Dievo susitikimą su žmogumi, Jo apsireiškimą žmogui, minima ugnis ir 
jos nešama šviesa. Štai Mozei Dievas apsireiškė degančiame, bet nesudegančiame 
krūme, pabėgusį iš Egipto Izraelį dykumoje lydėjo ugnies stulpas, Dievui duodant 
Dešimt įsakymų ant Sinajaus kalno švysčiojo žaibai, liepsna perėjo Dievui sudarant 
sandorą su Abraomu. Žmogus nujautė, kad per didingus gamtos reiškinius byloja 
pats Dievas. Tačiau ta ugnis ir šviesa, iš kurių Dievas kalbėjo žmonėms, neįveikė 
didžiulio atstumo, skiriančio Kūrėją nuo kūrinio. Mozė buvo tiesiog įspėtas 
nesiartinti prie krūmo, Izraelis irgi buvo įspėtas nesiartinti prie Sinajaus. Senojo 
Testamento žmogus dar negalėjo išvysti Dievo, gyvenančio žmonių aplinkoje ir 
asmeniškai į jį besikreipiančio.“ 

„Tuo tarpu Taboro kalne šis begalinis atstumas tarp Dievo ir žmogaus tarsi išnyksta. 
Viena vertus, ir Jėzaus atsimainymą lydėjo Dievo didybės pasireiškimas. Todėl Jo 
mokiniai persigando ir apstulbo. Apaštalai krito kniūpsti, išgirdę Dievo balsą iš 
šviesaus debesies (plg. Mt 17, 6). Bet Jėzus neleido jiems pasilikti persigandusiems. 
Jis priėjo prie mokinių, juos palietė ir tarė: „Kelkitės, nebijokite!“ (plg. Mt 17, 7). 
Gamtiniai, bauginantys Dievo apsireiškimai baigėsi. Jo apsireiškimų pilnatvė – pats 
Kristus, iš Jo sklindanti dieviškoji šviesa, kurioje „gera būti“ (Lk 9, 33). Dievo 
apsireiškimas nekelia baimės, nes sklinda iš mylinčio Kristaus širdies.“**

Jėzus, save vadinęs “pasaulio šviesa”, dažnai kartodavo kitiems (kaip akliems): 
“AŠ ESU”. Lyg klaustų: ar esate akli, kad nematote? Tame “AŠ ESU” – visa 
„paslaptis“.  Suvokime pagaliau, kad ŠVIESA YRA, buvo ir bus. Ji amžina. Jei 
filosofai ir ieško kažkokio Absoliuto, – tai Jis yra Šviesa. Apmaudu ir juokinga, 
kad Jėzaus mokiniai regėję Jį ir Jo darbus, Juo netikėjo. Tai stebina? Ne. Akys 
mato tik nuo daiktų paviršiaus sklindančią šviesą, o ne savo ir kitų vidinę šviesą. 
Kol man prieš akis neblykstelėjo Šviesa, aš irgi netikėjau, kad Ji yra manyje. 



Ta užsklanda (protas) nepraleidžia sąmonės šviesos spindulių. Reikia su protu 
susitarti, kad jis pasitrauktų, nurimtų. Jam reikia ramybės, tylos. Reikia tiesiog BŪTI. 
Ne samprotauti. Kai suvoksite savo „AŠ ESU“, nebereiks jokių žodžių. Pabandykite. 
Bendravimui su Dievu – protas ne patarėjas. Net Jėzui kildavo poreikis slėptis nuo 
mokinių ir jį persekiojusios minios, kad galėtų pabūti VIENAS PATS. Tokia buvo Jo 
malda Dievui Tėvui. Tai galime vadinti krikščioniška meditacija, jei reikia tos 
būsenos apibrėžimo. 

Protas, laikantis šviesą tik “gamtos reiškiniu”, demonstruoja tik savo neišmanymą. 
Įsivaizduokite pasipūtėlį, kuris stovi Dievo akivaizdoje ir sako „Dievo nėra“. Jėzus 
protą vadino “velniu”. Šviesa yra Dievo kūnas ir kraujas, Gyvoji Dvasia. Šviesa 
reali ir nėra nieko realesnio už Ją. 

“Jame buvo gyvybė, 

ir ta gyvybė buvo žmonių šviesa.

Šviesa spindi tamsoje,

ir tamsa jos neužgožė.

“ Buvo tikroji šviesa,

kuri apšviečia kiekvieną žmogų,

                               ir ji atėjo į šį pasaulį.”  // Jn 1, 1–18

Atsikratykime žodžių gausos. DIEVAS, ŽODIS, DVASIA, ŠVIESA, MEILĖ, 
TIESA, REALYBĖ, BŪTIS  – jie visi  giminingi žodžiai, bemaž sinonimai. Kai mes 
juos atskiriame – skaldome Vieningą Pasaulį, nuklystame nuo TIESOS. Visa, kas 
mus supa yra ŠVIESA. Ji yra mūsų SĄMONĖ. Medituojant nušvinta protas ir 
aplanko SĄMONĖS ŠVIESA. Kas tiki Dievo Žodžiu – tas palaimintas, nes jis pažįsta 
Tiesą. Šviesą galima net išgirsti. Fizikai sako, kad šviesa vibruoja, skleidžia bangas ir 
net “triukšmą”. Gal Šviesa gali prabilti žmogaus balsu? Dievo Žodį girdėjo ne tik 
Jėzus Kristus. Buvo ir daugiau girdėjusių. Šviesa – Realybė. Nėra dviejų realybių. 
Pasaulis – ne dualus, o vientisas ir vieningas Šviesoje. 

Kadangi Dievas viską sukūrė iš Šviesos, Jis ir pats yra Šviesa. Visa Šviesa mums  
nematoma. Mes matome tik tiek, kiek leista. Nuo Dievo Šviesos žmogus apaktų ir net 
sudegtų. Mozė matė tik „degantį krūmą“, prie kurio bijojo priartėti. Dievo Šviesą 
regėjo tik Jėzus Kristus: 



“Dievo niekas niekada nėra matęs, tiktai viengimis Sūnus Dievas, Tėvo 
prieglobstyje esantis, mums jį atskleidė”. Jn1,18.

Jėzus yra Šviesos liudytojas. Šviesa tokia akivaizdi, kad tikėjimui Ja nereikia nei 
mokslinių, nei religinių, nei filosofinių samprotavimų. Į žemiau esančias eilutes galite 
kontempliuoti, daugybę kartų kartoti, kad gerai įsimintumėt, kad:

“Pradžioje buvo Žodis.

Tas Žodis buvo pas Dievą,
ir Žodis buvo Dievas.

Jis pradžioje buvo pas Dievą.
Visa per jį atsirado,

ir be jo neatsirado nieko,
kas tik yra atsiradę.
Jame buvo gyvybė,

ir ta gyvybė buvo žmonių šviesa.
Šviesa spindi tamsoje,
ir tamsa jos neužgožė.

Buvo Dievo siųstas žmogus,
vardu Jonas.

Jis atėjo kaip liudytojas,
kad paliudytų šviesą

ir kad visi per jį įtikėtų.
Jis pats nebuvo šviesa,

bet turėjo liudyti apie šviesą.
Buvo tikroji šviesa,

kuri apšviečia kiekvieną žmogų,
ir ji atėjo į šį pasaulį.
Jis buvo pasaulyje,

ir pasaulis per jį atsiradęs,
bet pasaulis jo nepažino.

Pas savuosius atėjo,
o savieji jo nepriėmė.

Visiems, kurie jį priėmė,
jis davė galią tapti Dievo vaikais 

tiems, kurie tiki jo vardą,
kurie ne iš kraujo
ir ne iš kūno norų,
ir ne iš vyro norų,

bet iš Dievo užgimę.
Tas Žodis tapo kūnu
ir gyveno tarp mūsų;



mes regėjome jo šlovę 
šlovę Tėvo viengimio Sūnaus,

pilno malonės ir tiesos”.
 NT, Jn, 1-14 

Jėzus Kristus nieko nuo mūsų neslėpė. Atvirkščiai, Jis buvo siųstas tam, kad 
atskleistų mums visą tiesą apie Šviesą, kuri yra Dvasia, Meilė ir pats Dievas. 

Nuo neatmenamų laikų Rytų kraštų žmonės, visų pakraipų budistai irgi siekė 
tik Šviesos. Didžiausias jų siekis – Nirvana arba nušvitimas. Senojo Tibeto 
gyventojai, praktikuojantys religijas Bon, Dzogčen irgi siekia to paties. Jas 
praktikuoja Dalai Lama. Jis, panašiai kaip Jėzus, skleidžia pasauliui Šviesos 
Žodį. Jo klausosi milijonai žmonių. Jis moko visus ramybės, meilės, kuri kyla tik 
iš vidinės šviesos. Ne iš proto. Apie Rytų religijas pasikalbėsime ir dar daugiau, 
atskirai. 

.........................

*Minėtą Osho knygą „Ateik ir  sek paskui mane“  jūs surasite internete anglų ar rusų kalbomis. 
Pamatysite, su kokia meile Indijos mistikas, budistinių meditacijų meistras, dėsto Jėzaus Kristaus 
Mokymą. Krikščioniams – tai puiki pamoka.

** zodistarpmusu.lt

.........................................

IV dalis 

METAS RAMYBEI!

Na ką gi, pradedam! Laukti ir laukti kažko, kol dangus nugiedrės, kol bus laiko, 
kol vaikai užaugs, kol biznis susitvarkys, kol studijas baigsite...laikas pabėgs, jo 
nesustabdysite. Jį reikia stabdyti sąmoningai ir ryžtingai. Laikas slidus, 
apgavikiškas, viliūgiškas ir netikras. O mums reikia Tikrumo. Naktis 
meditacijai netinka. Naktį reikia miegoti, o štai ankstyvas rytas, kai saulė jau 
ketina keltis iš patalų – pats metas. Linkiu sėkmingo starto. Kantrybės. 
Nusiteikimo niekada nemesti Kelio dėl takelio. Meditacija – tikras turtas.  Kol 
bažnyčia mūsų to nemoko, mokykimės patys. Aš mokiausi, kaip rašiau, iš Ošo 
kygų. Man labai patikto jo knyga „Psichologijos ezoterika“ *(Ošo „ezoteriką“ 
šiek tiek pašaipiai  vadino „egzotika“). Aš negaliu tų knygų išversti, tai 
parengiau trumpą anotaciją. 



Kažkas iš Meistro mokinių paklausė, kame meditacijos paslaptis?  Ošo atsako, 
kad meditacija nėra indiškas metodas, tai yra „augimas“, viso jūsų gyvenimo proceso 
augimas, per visą jūsų gyvenimą, reikia augti meditacijos link. Mylimi Ošo žodžiai, 
kuriuos jis nuolat kartoja, kad meditacija yra „asmenybės žydėjimas“. Tie žodžiai yra 
„užkoduoti“ ir nepabandžius medituoti neįmanoma nieko suprasti. Mūsų protas, 
įspėja Ošo, nėra meditacinis, todėl prieš medituojant protą reikia visiškai pakeisti. Ir 
čia prasideda visi sunkumai. Kaip pakeisti protą? Kas per nesąmonė? Pirmiausia 
reikia žinoti, kad protas kuria mintis, t.y. nuolat verbalizuoja. Protas geba bet kokį 
reiškinį paversti žodžiais ir būtent tie žodžiai tampa kliūtimi, kalėjimu. Ošo tvirtina, 
kad nuolatinis objektų ir egzistencijos vertimas į žodžius yra kliūtis meditaciniam 
protui.

Todėl pirmiausia būtina sąlyga protą sustabdyti. Tiesiog žiūrėkime į objektus, bet jų 
neįvardinkite. Treniruokimės. Tegul daiktai egzistuoja, tegul žmonės egzistuoja, bet 
nevadinkime daiktų, žmonių, reiškinių jokiais žodžiais ir nepridėkime prie to, ką 
matome savo emocijų. Tai visiškai įmanoma, tai natūralu. Aš suprantu, kad dabartinė 
žmogaus būsena yra nenatūrali, mes taip įpratome prie jos, kad visus pojūčius nuolat 
įvardijame žodžiais. Pilame juos ir tiek. O reiktų nutilti. 

Nesakyti „man gera“, kai esi prie mylimojo, o tiesiog pajausti buvimo jausmą. Be 
žodžių. Kai esi įsimylėjęs, jauti buvimą, o ne žodį. „Jei įsimylėjėliai netyli, – pastebi 
Ošo, vadinasi, meilė mirusi. Ir tada tuštumą jie užpildo žodžiais. Kai meilė gyva, nėra 
žodžių, nes pati meilės egzistencija yra tokia visa apimanti ir viską  sutraukianti, kad 
nebelieka žodžių. 

Ošo nedraudžia kalbėti: „Kai egzistuojate kaip socialinė būtybė, jums reikia kalbėti, 
bet kai esate vieni su egzistencija, turite sugebėti kalbą išjungti. Jei nežinote, kaip ją 
išjungti, kalba vis įsijungia ir įsijungia, – tampate bejėgiais, tampate vergais“. Kai 
protas yra šeimininkas, sukuriama nemeditacinė būsena. Ir priešingai, kai esate 
šeimininkas, jūsų būsena tampa meditacine. Meditacija vyksta tada, kai tampate savo 
proto šeimininkais. Štai ir visa paslaptis. 

Iš tiesų, gyvenimas visada naujas, o žodžiai visada seni, tie patys. Per juos mes 
pabėgame nuo gyvenimo, nuo egzistencijos. „Išsilavinęs teologas, – juokauja 
Meistras, yra visiškai miręs, nes jis nieko daugiau nedaro  – tik kalba ir kalba“. 

Kadangi Ošo buvo filosofas, dažnai cituoja Vakarų mąstytojus: „Sartre‘as savo 
autobiografinę knygą pavadino „Žodžiai“. Mes gyvename žodžiais. Tai yra, mes 
negyvename. Dėl to kaupiasi tik žodžiai ir nieko daugiau. Žodžiai kaip nuotraukos. 
Pamatai kažką gyvo ir nufotografuoji. Fotografija mirusi. Tada mirusias nuotraukas 



sudedate į albumą. Žmogus, negyvenęs meditacijoje, yra tarsi miręs albumas. Jame 
liko tik žodiniai momentiniai vaizdai, tik prisiminimai. Nieko gyvo, viskas tik kalba“.

Ošo sako, kad meditacija – tai gyvenimas tyloje. Tyla nėra sąmonės praradimas. Pats 
Ošo kiekvieną laisvą minutę išnaudodavo meditacijai. Jis nepripažino mantrų, kurios 
gali „užhipnotizuoti“, nes žodžių kartojimas gali sukelti nuobodulį ir protas tiesiog 
užmigs. Jei visą laiką dainuosite „Ram-Ram-Ram“, jūsų protas užmigs. Kalbos 
barjeras išnyks, bet jūs tapsite nesąmoningi. O reikia būti SĄMONINGU tyloje. 
Autohipnozė nėra meditacija, tokioje būsenoje galima tik regresuoti.

Ošo ragina patyrinėti save, pajausti savo psichiką. Kuo tylesni tapsite – tuo 
sąmoningesni būsite, tuo geriau įžvelgsite skirtumą tarp patirties ir žodžių. Tarp 
dviejų žodžių visada yra tarpas, kad ir koks mažas jis būtų. Kitaip būtų ne du žodžiai, 
o vienas. Svarbiausia yra tarpai...ne tik tarp žodžių, bet ir tarp įkvėpimo ir iškvėpimo. 
Kai nekvėpuoji – negali mąstyti. Tame tarpe yra tyla. Kuo sąmoningesnis būsite, tuo 
lėtesnis taps ir protas. Jei susikoncentruosite į intervalus tarp įkvėpimo ir 
iškvėpimo, į tarpus tarp žodžių, mintys ir žodžiai išnyks, būsite įmesti į 
meditaciją.

Atminkite, kad jūs turite tapti savęs stebėtojais, o žodžiai yra stebėjimo objektas. Kai 
nėra žodžių, virstate intervalu, bet žinote, kad esate egzistencinėje situacijoje. Štai kas 
yra meditacija, – būti viename su egzistencija, būti totaliai joje ir tuo pačiu būti 
sąmoningu. 

Supratimas apie tylą ateis su patirtimi. Jei nesistengsite stabdyti žodžių, nepajausite 
tylos. Supratimo negalima perteikti. Nei aš, nei joks meistras negali jums duoti savo 
supratimo. Aš galiu jums tai pasakoti, Ošo gali pasakoti, bet dirbti ir patirti galite tik 
jūs patys. Štai tada įvyks „susitikimas su dieviškumu, susitikimas su egzistencija“, 
– sako Ošo.

Kai toks susidūrimas įvyksta, nuo jo nebėkite. Būkite su juo. Iš pradžių bus baisu. 
Taip ir turi būti. Kai susiduriame su nežinomybe, kyla baimė, nes mums nežinomybė 
primena mirtį. Todėl kiekviename intervale pajusite mirties artėjimą. Tada 
mirkite! (Ošo mėgsta gąsdinti) Kai būsite tokioje būsenoje – numirkite. Ir būsite 
prikeltas. Tyloje išgyvendamas savo mirtį, atgimsite gyvenimui. Patikėkite, kad  šie 
žodžiai yra tiesa ir nebijokite tiesos. 

Dar Ošo pataria būti ieškotoju, bet netapti mokiniu. Netapti jokio guru mokiniu. 
Dvasinis mokymas kyla ne iš žodžių, o iš visur supančios tylos. Net turgaus aikštėje, 
minioje, tarp žmonių ieškokite tylos, ieškokite tylos tarpų viduje ir išorėje, ir vieną 



dieną atsidursite meditacijoje. Šitais Ošo patarimais patikėjau tada, kai dar nieko 
nežinojau apie meditaciją ir turiu pasakyti, kad man tai buvo kelio atradimas. 
Pamėginkite ir jūs. Meditacija ateis pas jus pati, jos negalima atvesti. Būkite jai atviri, 
pasiekiami. Meditacija ateis kaip taip, kaip atėjo pas Budą, ji atėjo pas Jėzų, ji 
atėjo pas kiekvieną, kuris yra pasiruošęs, atviras ir ieškantis. Tačiau 
nesimokykite to iš žodžių, nes būsite apgauti. Protas visada ieško kažko lengvo. 
Tai tampa išnaudojimo šaltiniu. Tada atsiranda guru ir užnuodytas dvasinis 
gyvenimas. Pavojingiausias žmogus yra tas, kuris išnaudoja dvasinius 
ieškotojus. Jei kas nors tave apiplėšia, tai nėra taip rimta, bet „jei kažkas 
nužudo arba sustabdo tavo meditacijas, dieviškumą, ekstazės troškimą, tai yra 
nuodėmė, didelė ir neatleistina“, – stiprūs ir teisingi Ošo žodžiai. „Klaidžiok 
tamsoje, jei nieko daugiau negali padaryti. Pačios klaidos tave atves į supratimą, 
kuris išves iš tamsos. Jėzus pasakė: „Tiesa yra laisvė“. Suprask šią laisvę. Tiesa 
visada ateina per supratimą“. 

Kai tu išnyksti tyloje, – tavęs nebėra ir tu medituoji. Kai esi „nuskendęs“ savo 
„bedugnėje“, meditacija yra, tada ego nebelieka. Tada yra Gyvenimas. „Štai ką 
religijoje reiškia Dievas: Aukščiausioji Būtybė. Tai yra visų religinių ieškojimų 
esmė, tačiau jos niekur negalima rasti išbaigtoj formoj, atminkite tai, jei kas 
nors tai neigia. Eik paskui savo jausmą ir nebijok nesėkmių. Pripažink 
nesėkmes, bet nekartok tų pačių klaidų. Užtenka vienos klaidos. Žmogui, kuris 
ir toliau klysta ieškodamas tiesos, visada atleidžiama. Tai pažadas iš pačių 
egzistencijos gelmių“. Ošo čia kalba kaip Kristus. Ar ne?

Aš tik perpasakoju Ošo mintis su savo intarpais, o skaityti reikia pačiam, 
įsiklausant į kiekvieną žodį, priimant jį į širdį ir protą. Tada bus rezultatas. 

..............................................

*Rekomenduoju paskaityti visą knygą - Ошо Раджниш. „Психология эзотерики“, psylib.org.ua. 

..................................

PASKUTINIAI BUDOS ŽODŽIAI

„Visa, kas sukurta, yra laikina, atkakliai darbuokitės savo pačių išsigelbėjimui“.

Tuose žodžiuose visa budizmo filosofija, nuostabiai tinkanti bet kokios religijos 
atstovui. Juos atradau vieno prancūzo, humanitarinių mokslų ir indologijos 
studijų daktaro, Jeano Boissellier mažutėje gausiai iliustruotoje knygelėje 
„Budos išmintis“. J. Boissellier, pasitelkęs istoriją ir legendą, pasakoja apie 



gyvenimą To, kuris panoro išvaduoti žmones iš kančios ir kurio doktrina 
šiandien apšviečia beveik pusę žmonijos. 

VI–V amžiuje pr. Kr., kai pasirodo Buda ir išplinta jo religija, intensyvi dvasinė 
veikla jau virė didžiuliame plote – nuo Graikijos iki Kinijos. Indijoje minties 
bruzdėjimas prasidėjo dar anksčiau: II tūkstantmečio pr. Kr. pradžioje svarstymai 
apie kosmoso sandarą, savęs pažinimą ir gyvybės tapsmą iškilo į pirmą planą. VIa. 
pr.Kr. princas, kilęs iš Šiaurės Indijos, palikęs savo tėvus ir turtus, siekdamas surasti 
atsakymą į visuotinę kentėjimo ir mirties mįslę, Sidharta Gautama tapo  
Nubudusiuoju, Buda, Palaimintuoju, kuris atnešė Gerąjį Mokymą milijonams 
žmonių. Jis tapo religijos, kuri per du su puse tūkstantmečio prisitaikė prie tautų, 
vietovių, kultūrų ir klimatų, pradininkas. J. Boissellier pasakoja apie paskutines 
Budos dienas žemėje: „Žinodamas, kad jau artėja pabaiga, jis kiek įmanydamas 
stengiasi skleisti Mokymą, patarti vieniems ir kitiems, ypač Bendruomenei, kuri 
netrukus neteks savo vadovo...Buda sakė: 

„Aš jau tapau paliegusiu seniu; jau priėjau kelio galą...būkite patys sau 
gelbėtojai; te nebūna jums kito švyturio ir kito prieglobsčio kaip Mokymas“. 

Tas Mokymas rodė kelią į vidinį nušvitimą.

............................

AISTRŲ TRAMDYMAS, ATSIRIBOJIMAS, IŠMINTINGI DARBAI



Grįžkime vėl prie Oldoso Hakslio. Nors jis pristatomas kaip anglų rašytojas 
fantastas, bet man jo knygos į fantastiką nepanašios. Jo knyga „Amžinoji 
Filosofija" pilna išminties, tikėjimo Dievu ir kritiško žvilgsnio į žmonių ydas. 
Mąstytojas atkreipia mūsų dėmesį į stabmeldystės apraiškas, kurių mes dažnai 
ir nepastebime. Jis bene pirmasis pastebėjo, kad civilizuotame pasaulyje kultūra 
tampa stabmeldystės objektu. Mąstytojas klausia: „Jūs, matyt, vis dar įsitikinę, 
kad kultūra išgelbės pasaulį? Neišgelbės! Ne! Jokie vangogai ir rafaeliai, jokių 
bethovenų ar mocartų muzika mūsų neišgelbės, jokios gražiausios gotikinės 
bažnyčios ar ikonos, – neišgelbės. Nereikia savęs apgaudinėti. Tegu kultūra 
lieka, – ji suteikia daug džiaugsmo kuriančiajai sielai ir meno vartotojams. Bet 
tai ne stabas garbinimui“.  Argi ne tiesa?

O juk tiesa, kad Dievas mums rekomenduoja žavėtis savo meninius kūrinius, kurių  
pilna aplinkui. Dievas stebi mūsų širdis. Mes ir patys – Jo meniniai kūriniai. Kaip 
gali būti kitaip? Jo Šviesa mus peršviečia lyg rentgeno spinduliai: kiekvieną mūsų 
kūno skaidulą, kiekvieną mūsų emociją. O kas Jis mums? Tas Dievas? Labai artimas 
ir mylimas? Jis reikalingas tik kai kada: kai yra laiko, kai kažkas nutinka, kai kažko 
negera...Jūs patys puikiai žinote, kaip ir kiek mylite Jį, savo Viešpatį, savo Artimąjį. 
Veidmainiauti neverta. Esame nuogi prieš Jį. Santykis su Dievu – ne religija. Apie tai 
savo knygoje kalba O. Hakslis.

O. Hakslis pastebi, kad žmogus linkęs prie ko nors, kas jam patinka, prisirišti. Patys 
to nepastebėdami, lengvai įkrentame į stabmeldystes. Nekritiškai vertindami savo 
kasdienius ‚ritualus“, potraukius, įpročius, gyvename kaip "kareiviai"...O reiktų savo 
dienas paįvairinti naujais įspūdžiais. Pavyzdžiui, nueiti į vaikų teatrą, pasiplaukioti 
baidare Nerimi per visą Vilnių, pasėdėti kokios nors aikštės nuošalėje ir tiesiog 
stebėti žmonių "skruzdėlyną" su juo nesusitapatinant, užsukti į "svetimos" religijos 
bažnyčią...ir t.t. Pamatysite, kiek daug šviežių emocijų patirsite ir praturtėsite. Tik 
neužsiciklinkite prie savo kasdienių „ritualų“: kavučių, pietavimo nustatytu laiku, 
parodų centro lankymo...

 „Žmogus, kuris siekia tapti menininku, filosofu ar mokslininku, dažnai renkasi 
skurdo ir mažai apmokamo sunkaus darbo gyvenimą“, – šventa tiesa, ar ne? Tačiau 
tai jokiu būdu ne vienintelis išbandymas, kuriam jis pasišvenčia, – pastebi mąstytojas. 
Menininkas turi atsisakyti visiems įprasto polinkio žvelgti į dalykus savanaudiškai ir 
utilitariškai. Filosofas skeptikas turi pažaboti savo sveiką protą, o tyrinėtojas – 
atkakliai kovoti su pagunda mąstyti standartiškai ir supaprastintai, kad išmoktų 
klusniai siekti Paslaptingosios Minties. Tai, kas tinka kūrėjams, galioja ir jų darbo 
vaisių vartotojams. Iš tiesų, mes sekame paskui menininką, kai esame parodoje 
prilimpame prie kokio nors garsaus tapytojo paveikslo.Norime pasijausti dideliais 
meno žinovais. O tampame snobais. 

Hakslis kviečia prisiminti Sokratą, kuris sutramdė savo protą ir išgėrė, įrodydamas 
savo teisingumą, nuodų taurę, kurią jam pasiūlė savo aistrų netramdę bendrapiliečiai. 



Aldous Leonard Huxley

Oldosas prisimena didvyriškas Galilėjaus ir jo amžininkų pastangas prieš 
aristoteliškas klišes, apie tokias pat didvyriškas pastangas, kurių dabar reikalaujama 
iš bet kurio mokslininko, įsitikinusio, kad visatoje yra kai kas daugiau nei tai, kas 
buvo atrasta remiantis Dekarto receptais. „Toks aistrų suvaldymas apdovanojamas 
tam tikra sąmonės būsena, kuri beveik tolygi dvasinio grožio pajautai. Menininkas, o 
filosofas ir mokslininkas taip pat, yra menininkai, pažįsta estetinės kontempliacijos, 
atradimo ir suvokimo palaimą. Intelektinio, emocinio ir vaizduotės darbo vaisiai yra 
tikrieji vaisiai; bet jie nėra absoliutus gėris, ir jei vertinsime juos kaip savaiminį 
tikslą, pateksime į stabmeldystę. Pajungti kūrybai valią, troškimą ir triūsą – dar ne 
viskas; reikia pajungti pažinimą, mąstymą, jausmus ir vaizduotę“, – apibendrina 
Oldosas. 

O. Hakslis primena, kad „žodis „kultūra“ yra vokiškas ir rašomas raide „K“ (Kultur), 
Pirmojo pasaulinio karo metais jis sulaukė pašaipios paniekos. Dabar viskas 
pasikeitė. Rusijoje literatūra, dailė ir mokslas tapo nauja humanistine šventąja 
Trejybe. Tačiau Sovietų Sąjunga nėra vienintelė šalis, kurioje egzistuoja Kultūros 
kultas. Dauguma intelektualų kapitalistinėse demokratijose taip pat meldžiasi 
kultūrai. Protingi, vandenį ir ugnį įveikę žurnalistai, apie viską rašantys su tam tikru 
cinizmu, viską žinantys apie Dievą, Žmogų ir Visatą ir kiaurai peržvelgiantys 
absurdišką pasaulio beprasmybę, tiesiogine prasme alpsta iš džiaugsmo, kai kalba 
eina apie kultūrą. Su entuziazmu, kuris kai kada atrodo tiesiog juokingai, jie kviečia 
mus dalintis savo grynai religiniu požiūriu į Aukštąjį Meną, kurį reprezentuoja 
naujausi sienų tapybos pavyzdžiai. Jie tikina žiūrovus, kad kol kokia nors ponia X 
rašo savo nepakartojamus romanus, o ponas Igrekas – kritinius straipsnius, pasaulis ir 
toliau lieka protingai surėdytas, nepaisant akivaizdžių tai paneigiančių ženklų. Tas 
pats pernelyg entuziastingas požiūris į Kultūrą, tas pats tikėjimas, kad Taikomoji 
Dailė ir Literatūra yra savitiksliai ir gali klestėti izoliuotai nuo protingos ir 



tikroviškos gyvenimo filosofijos, – prasiskverbė net į mokyklas ir universitetus. Tarp 
„progresyviai“ mąstančių pedagogų yra tokių, kurie ko gero tiki, kad viskas bus gerai, 
kol paaugliams bus suteikta galimybė „išreikšti save“, o maži vaikai bus skatinami 
„kūrybai“ dailės būreliuose. Bet, deja, plastilinas ir saviraiška neišspręs ugdymo 
problemų. Iš tiesų, kai suvoki, kiek daug kultūros mus supa, ir kaip mažai jos 
patiriame savo gyvenime betarpiškai, kaip nuožmiai į visus santykius braunasi 
chamizmas, – kalbėti apie kultūros ir meno poveikį sielai, neverta. Gydančiojo 
sielai poveikio neturi nei technologijos, nei „Šimto geriausių knygų“ serija, - 
priduria Hakslis. Beje, tokia stipri švietimo kritika buvo išsakyta prieš daugiau nei du 
su puse šimtmečio, bet šiandien ji tokia pat aktuali. Autoriaus skepticizmas 
aukštinamos kultūros atžvilgiu, smarkiai žeidė snobų širdis ir gydė visuomenę. 

Bet yra ir kitoks požiūris į laimę, kurios visi siekia: „Laimingas bus tas, kuris, 
atsiribojęs nuo visokių vaizdinių, sutelks dėmesį į save ir nukreips mintis į Dievą, 
galiausiai paliks ir pamirš visa, kas tam trukdo. Tik tokiu būdu, savo nuogomis, 
tyromis, paprastomis emocijomis ir protu jis, savo viduje, sieks sąlyčio su tyriausiu ir 
artimiausiu objektu – Dievu. Todėl žinokite, kad visas jūsų santykis su Dievu 
priklauso tik nuo jūsų proto, emocijų švarumo ir valios. Iš tiesų, šio santykio negali 
palaikyti jokie kūno organai ar išoriniai veiksniai. Jį galima patirti tik per tai, kas 
sudaro žmogaus esmę – per suvokimą ir meilę. Todėl, jei trokštate greito ir saugaus 
kelio į tikrąją palaimą, švarinkite, nuoširdžiai susikaupę, savo širdį ir protą. Pridėkite 
prie viso to visišką ramybę ir jausmų pusiausvyrą, nukreipkite savo širdies impulsus į 
viršų. Dirbkite nuolankiai tik širdimi ir, likę tvirti ir nepasiekiami jokioms tuščioms 
fantazijoms, galėsite tvirčiau įsikibti į Dievą savyje, – taip tvirtai, tarsi siela jau būtų 
įžengusi į amžinąjį „dabar“ – tai yra į dieviškumo būseną“. 

Tai iš tiesų nuostabios mintys iš dvasinės patirties, kuria dalinosi autorius. „Pakilti 
pas Dievą – reiškia įeiti į save“, – taip gali kalbėti nebent gnostikas. Hakslis tęsia, 
kad tas, kuris įeina į save ir pakyla virš savęs, pakyla pas Dievą. Todėl protas 
turi pakilti virš savęs ir pasakyti: 

„Tas, kuris stovi aukščiau visko, ...yra aukščiau visko, ką „aš žinau“. 
Pasinerdamas į tylą, į šį visapusišką gėrį, protas išmoksta nurimti ir su visa 
aistra įsikibęs į aukščiausią savyje esantį gėrį, amžinai jame įsitvirtinti. „Tęskite 
šią dvasinę kelionę, kad taptumėt tvirti ir giliai pažintumėte tikrąjį gyvenimą, 
kuris yra pats Dievas. Ir tada jūs gyvensite ramiai, nejausdami laiko ir erdvės 
kismo, tyliose dieviškumo sferose, paslėptose nuo pašalinių akių, – cituoja 
Hakslis Albertą Didįjį. Ar tai nepanašu į krikščioniškos meditacijos paskaitą? 
Man – labai panašu. Vadinasi, buvimas Dievuje yra aukščiau už paveikslų 
kontempliaciją parodų salėse. 

...................................................

* Citatos verstos iš Oldoso Hakslio knygos „Amžinoji Filosofija“ šeštojo skyriaus rusiškojo 
leidinio. Susirasite tą knygą internete. Gaila, kad šio autoriaus vertimų į lietuvių kalba nėra.



........................................

EVOLIUCIJA IR MES*

Dabar, kai pasaulis įklimpęs į karus ir prieštaravimus, daug kam kyla mintis, 
kur juda žmonija? Kodėl ji neprogresuoja? Ošo mintys apie mūsų dvasinę būklę 
ir evoliuciją labai svarbios ir pamokančios. Ošo teigia, kad už savo sielos 
evoliuciją atsakingi esame tik mes patys. Ne Dievas danguje ir ne kaimynas. Tik 
mes patys atsakingi už savo elgesio padarinius. Vystymasis vyksta arba nyksta, 
žmogus degraduoja arba dvasiškai kyla, – tai priklauso nuo paties žmogaus. 
Niekam mūsų evoliucija nerūpi. Evoliucija – tai  asmeninis rūpestis. Žinoma, 
bažnyčia turėtų mums padėti. Apie tai – vėliau. Ošo kaip visada atsakinėja į 
savo sekėjų klausimus.
„Kartais sakoma, kad evoliucija yra sąmonės plėtimosi procesas. Medžiai turi 
daugiau sąmonės nei uolos, žmonės turi daugiau sąmonės nei gyvūnai, Buda turi 
daugiau sąmonės nei paprastas žmogus. Nirvana, Mokša, „aukščiausiojo AŠ 
suvokimas“, „nušvitimas“ ir t. t. Sakoma, kad jei fizinė materija yra visiškai 
nesąmoninga, tai, tarkime, Buda yra visiškai sąmoningas; paprastas žmogus 
užima tarpinį lygį, – jis nei toks, nei kitoks. Ar ateityje žmonės, kaip rūšis, galės 
pasiekti visišką sąmoningumą? O kaip apibūdintumėte evoliucijos tašką, 
kuriame jis yra dabar?“Klausimas nušvitusiam meistrui iš tiesų labai rimtas...

Ošo atsakymas, pamenu, mane pribloškė. Jis kalba kaip biologijos specialistas. „Su 
žmogaus atsiradimu spontaniškas evoliucijos etapas baigėsi. Žmogus yra 
nesąmoningos evoliucijos galutinis produktas. Su juo prasideda sąmoninga 
evoliucija, kuri reprezentuoja paties žmogaus vystymąsi. Nesąmoninga evoliucija yra 
nevalinga ir natūrali. Tai atsitinka savaime. Jos eigoje atsiranda  sąmonė. Atsiradus 
sąmonei, nesąmoninga evoliucija baigiasi, nes jos tikslas pasiektas. Žmogus yra 
sąmoningas. Tam tikra prasme jis pakilo virš gamtos. Gamta jame nieko nebegali 
pakeisti; paskutinis natūralios evoliucijos produktas tapo realybe. Žmogus yra laisvas 
nuspręsti, vystytis toliau ar ne. Antra, kitaip nei nesąmoninga, sąmoninga evoliucija – 
individuali,  tai ne universalus reiškinys: ji neapima visos rūšies. Nuo šiol evoliucija 
tampa individualiu procesu. Sąmonė sukuria individą. Iki jos atsiradimo individas 
neegzistavo, egzistavo tik rūšis. Kol evoliucija nesąmoninga, procesas vyksta 
automatiškai; jis yra tikras. Egzistencija yra mechaniška, iš anksto nustatyta. Tačiau 
atsiradus žmogui ir sąmonei, atsiranda ir netikrumas. Predestinacija išnyksta. 
Evoliucija gali tęstis arba ne. Vystymosi potencialas egzistuoja, bet jo įgyvendinimas 
– kiekvieno iš mūsų asmeninis reikalas. Atsiranda pasirinkimo galimybė“. Ošo 
įsitikinęs, kad pasirinkimo būtinybė sukėlė nerimo fenomeną, nes kitos rūšys 
nežino, kas yra nerimas. Nei jūsų šuo, nei katinas ramiai sau miega ar laksto ir tikrai 



nesimato, kad nerimautų. Gyvūnai yra stebėtojai. Jie viską mato ir akimis, ir ūsais. O 
mes atsipalaiduojame ir visiškai pamirštame saugumą. 

Iš tiesų, pasirinkimas yra negrįžtamas, mes negalime jo atšaukti, pamiršti ar 
atsisakyti. Tai lemia mūsų likimą. Tuomet kyla klausimas, o ką man daryti? Net ir 
galimybė nesirinkti turi tokias pačias pasekmes kaip ir bet koks kitas 
pasirinkimas. Gali blogai baigtis ir pasirinkimas, ir nesirinkimas. Man atrodo, 
kad būtent šiuo metu pasaulis ima suvokti, kad pasirinkimas jau nebegelbsti. 
Kai, pavyzdžiui, vyksta klimato kaita, kai visklą skandina vanduo, apie kokį 
pasirinkimą galima kalbėti? Reikia gelbėtis. O kaip? Kas jus išgelbės? O kur 
buvote iki tol? Kodėl neieškojote pagalbos anksčiau. Buvo miela gyventi ant 
upės kranto ir grožėtis panorama. O tai virto nelaime. Ši situacija yra pasekmė 
to, kaip mes gyvenome tada, kai galėjome rinktis...Bet tada mūsų sąmonė 
miegojo. 

Evoliucija būna universali ir spontaniška, individuali ir sąmoninga, o kalbant apie 
žmogų, teigia Ošo, geriau būtų vartoti terminą „revoliucija“. Su žmogaus atsiradimu 
atsiranda revoliucijos galimybė, kai sąmoningos evoliucinės pastangos vyksta 
atsakingai. Paprastai žmogus stengiasi išsisukti nuo atsakomybės už savo 
evoliucinį vystymąsi... Žmogus labai bijo laisvės. „Vergas neatsako už savo 
gyvenimą, – rašo Ošo. kiti viską nusprendžia už jį. Šiuo atžvilgiu vergo padėtis 
labai patogi: nėra jokios atsakomybės naštos. Vergas yra laisvas ta prasme, kad 
jis vengia būtinybės sąmoningai rinktis.“ 

Tas sunkus klausimas, ką man daryti?, sukelia vidinį konfliktą ir tada žmogus 
suvokia, kad pasirinkimo – rinktis ar nesirinkti – nėra. Nesąmoninga evoliucija 
baigėsi. Galite kurį laiką dirbtinai panirti į nesąmoningą būseną, bet ilgai joje išlikti 
negalėsite. Tai prieštarauja jūsų žmogiškajai esmei. Žmogus turi sąmonę; ir jis 
negali jos atmesti. O juk iš tiesų, sąmonės evoliucija neprasideda savaime. Jūs turite 
ją rintis pats. Jeigu jūs jos nesirinksite (o būtent tai dauguma žmonių  renkasi), 
gyvensite didžiulėje įtampoje. Taip prieš mus pasirodo pasaulis, pripildytas tiek daug 
žmonių, kurie nežino nei kelio, nei tikslo. 

Taigi, mielieji, kol galite – rinkitės sąmoningumo kelią, kurio moko meditacija. Visi 
Ošo tekstai veda į TAI, į sąmoningumo suvokimą. O To neįmanoma išsiugdyti be 
sąmoningų pastangų. Negalime grįžti į nesąmoningą evoliucijos fazę. Durys 
užsitrenkė, tiltas už mūsų jau sugriuvęs. Todėl geriau paklausykite nušvitusio meistro 
patarimo:  „Sąmoningas tobulėjimas  reikalauja pastangų. Iš esmės tai vienintelis 
žmogaus vertas kelias“. Žmogaus kelias ir keliai  neišvengiamai susijęs su galimybe 



pasiklysti, nes jame nebėra nieko iš anksto aiškaus. Tie keliai veda į miglą, o ne į 
šviesą. Tokia situacija sukelia vidinio diskomforto jausmą. Dažnai pasimetę žmonės 
renkasi blogiausią pasirinkimą  – savižudybę. Ošo sako, kad toks poelgis būdingas tik 
žmogui  dėka jo negebėjimo rinktis. Jei nesirinksite sąmoningos evoliucijos, jums 
lieka visos galimybės rinktis...blogiausią variantą. Todėl ir rašau šią knygą, nes esu 
dėkinga tai Rankai, kuri mane sustabdė ir nuvedė į Šviesos kelio ieškojimą. 

Ošo įspėja, jei neturėsite drąsos, sąmoningumo (nuo savęs pridursiu: kurio moko 
meditacija), išgyvensite lėtą, visą gyvenimą trunkančią savižudišką egzistenciją, 
vilkdami savo dienas laukiant mirties kaip išsilaisvinimo.

Mes ir tik mes patys esame atsakingi už savo vystymąsi. Tačiau norėdami 
išvengti atsakomybės, kurią mums užkrauna gyvenimas ir evoliucija, kuriame 
stabus ir ieškome prieglobsčio egzotiškuose (ezoteriškuose – mano pastaba) 
įsitikinimuose. Mes stengiamės perkelti savo atsakomybę kitam, kitiems. 
Bandysite išsisukti nuo atsakomybės, pasitelkdami alkoholį ir kitas sąmonę 
drumsčiančias priemones, šis infantilus atsakomybės vengimo metodas tik 
atitolins momentą, kai teks susidurti su problema akis į akį. Tad kas geriau, 
Dievas,  Tyla, Sąmonės Šviesa ar rizika netekti galimybės rinktis Gyvenimo?

...............................

* Šios OŠO mintys verstos iš knygos Ошо Раджниш „Психология эзотерики“. Skaitykite 
internete - psylib.org.ua. Paryškinimai – mano. 

............................

MEILĖS ŠVIESA IR ŠEŠĖLIAI* 

Mes visi siekiame mylėti ir būti mylimi, tačiau mūsų intymiuose santykiuose 
pasitaiko daug skausmo ir konfliktų. Psichologas Johnas Welwoodas* teigia, 
kad, kaip budizmo mokyme egzistuoja skirtumas tarp absoliučios ir santykinės 
tiesos, taip reiktų išmokti atskirti absoliučią ir santykinę meilę savo gyvenime. Ir 
tik nuoširdus noras pamatyti ir išgydyti savo nemeilės žaizdą gali mus paskatinti 
būti dėmesingiems ne tik meditacijos metu, – daug svarbiau tai praktikuoti 
santykiuose. Mes gyvename stichiškai, kaip išeina...Jei sutinkame kokią 
patrauklią būtybę, ją įsimylime, bet paskui nežinome, ką toliau daryti. O 
toliau...daug variantų. Niekas mūsų nemokė, KAIP reikia mylėti. 

Johnas Welwoodas savo straipsnyje „Tobula meilė, kurios siekiame ir netobula 
meilė, su kuria gyvename“* pripažįsta, kad dauguma iš mūsų pamena 
momentus, kai mes mylėjomės laisvai ir atvirai, bet dažnai mums buvo sunku 



išlaikyti tokią meilę ten, kur ji yra svarbiausia, t.y. santykiuose su partneriais. 
Kodėl atsiranda skirtumas tarp tos „absoliučios meilės, idealios meilės, kurią 
pažįstame savo širdyse“ ir vadinamos „ santykinės meilės“, kuri labai netobulai 
pasireiškia kasdieniame gyvenime? Jeigu meilė tokia graži ir galinga, tai kodėl 
žmonių santykiai tokie sunkūs ir reikalauja iš mūsų didelių įtampų? „Jei meilė 
yra laimės ir džiaugsmo šaltinis, kodėl mums taip sunku jai visiškai atsiverti? – 
klausia Johnas Welwoodas. 

Manau, kad daug kas susiduria  su panašia problema, tad verta ją patyrinėti. 

Johnas Welwoodas

Dabar, kai gyvenimas bemaž jau praeitas, ir visos žaizdos užgijusios, aš nei už 
ką nenorėčiau grįžti į jaunas dieneles ir vėl viską patirti iš naujo. Eiti į 
Gyvenimo kelią be žinių „kaip mylėti“, yra labai rizikinga ir painu. Nei šeima, 
nei mokykla, nei bažnyčia to nemokė. Bažnyčia ir dabar griežtai pasisako prie 
vadinamą „lytinį švietimą“. O be reikalo! Vaikai privalo žinoti, kas vyksta 
žmonių santykiuose. 

Johnas Welwoodas sako, kad „beveik visų mūsų  santykių problemų gelmėje 
aptinkame gilią „širdies žaizdą“, kuri turi įtakos ne tik mūsų asmeniniams 
ryšiams, bet ir viso mūsų gyvenimo kokybei. Ši žaizda pasireiškia kaip 
persmelkiantis nemeilės jausmas, gilus įsitikinimas, kad mes tokie, kokie esame, 
iš tikrųjų esame visai neverti meilės. Jaučiamės atskirti nuo meilės ir tai išjungia 
mūsų gebėjimą pasitikėti. Taigi, net jei ieškome meilės ar tikime ja, mums vis 
tiek sunku jai atsiverti ir leisti jai tekėti per save“.

Tikra tiesa, kai „įsimylite, to žmogaus buvimas yra toks nuostabus ir džiaugsmingas 
grožis jūsų gyvenime, kad tiesiogine prasme pakeri jūsų širdį. Kurį laiką skaisti viską 



priimančios meilės saulės šviesa liejasi ant jūsų taip, kad tirpstate iš palaimos“...O 
kuo baigiasi? Padraugavus keletą metų poros skiriasi ...kartais taikiai, o kartais viena 
kuri pusė dėl išsiskyrimo kenčia pragaro kančias arba kerštauja. Tokių pavyzdžių 
pilna kasdienybė. Ne visi eina konsultuotis pas psichologus. 

Johnas rašo, kad absoliuti meilė nėra kažkas, ką turėtume ar galėtume suvaidinti ar 
imituoti. Tai natūraliai pasireiškia tada, „kai esame visiškai atviri kitam žmogui, 
sau, gyvenimui... Besąlyginės meilės šviesa pažadina mumyse snaudžiančių 
galimybių sėklas, padeda joms sunokti, žydėti ir duoti vaisių; leidžia mums 
atskleisti savo unikalias dovanas, kurias norėtume pasiūlyti gyvenimui“.  Aš tai 
galvoju, kad kol sielos nesugadintos, t.y. netraumuotos, jos yra atviros meilei. 
Absoliuti meilė yra meilė būties lygmenyje, – teigia Johnas.  Tačiau jauni žmonės 
nesuvokia tokių dalykų kaip „būtis“.  Kai du žmonės susitinka vienas su kitu 
„atviros Būties lygyje“, jie puola vienas kitam į glėbį ir mažai mąsto apie tai, kas bus. 
O jeigu kelią pastoja baimė, tūnanti mūsų ikipatyriminėje būsenoje, kurią suformuoja 
mūsų artimieji, mokykla ir bažnyčia, – gali ir atšaldyti tą pirmąjį meilės jausmą. 
Baimės akys didelės. Jei kas nors nepaiso tų draudimų ir patiria, kaip „tekanti per 
mus šviesa išlieka mumyse, mūsų širdyse, susiformuos kitoks patyrimas. Mes 
natūraliai trokštame šio tobulo meilės maisto, kuris taip pat yra mūsų giliausia esmė, 
mūsų gyvybės kraujas“. Ne kiekvienam tokia laimė duota.

Ar ne apie tokią patirtį mums pasakoja Ošo, kalbėdamas apie meditacijos galią. Juk 
būtent meditacija mus moko Tokios Meilės, tokio besąlygiškumo Realybės atžvilgiu? 
Kai esame „paskiepyti“ baimės vakcina, TOKIOS meilės niekada nepatirsime. 
Sutinku su Johnu, kad absoliuti meilė padeda mums užmegzti ryšį su tuo, kas iš 
tikrųjų esame. Ir todėl tai gyvybiškai svarbu. Didelė nuodėmė užkirsti kelią tokiai 
Patirčiai. 

O kaipgi susiformuoja vadinama „santykinė meilė“? Su ja esame gerai 
pažįstami. Nors Johnas kalba apie „užkimštus kanalus“, kurie neleidžia patirti 
tos absoliučios meilės, mano nuomone, priežastis yra įdiegta baimė ir ego. Tą 
baimę turėjau ir aš. Aš jos atsikračiau sulaukusi jau brandaus amžiaus. Bet, 
deja, ta „absoliuti meilė‘ liko nerealizuota. Aš ją radau per meditaciją. 

Teisingi psichologo žodžiai: „Kai mūsų skausmas yra paslėptas, jis supūliuoja“ ir 
tada „susiduriame su santykine meile“. Santykinę meilę iš tiesų galima lyginti su 
debesimis ir Saulės šviesa, kai „dangus užtemdytas debesų, santykinė meilė yra 
nepilna, nepastovi ir netobula. Tai nuolatinis šviesos ir šešėlių žaismas. 
Absoliučios meilės spindesys visa savo pilnatve gali prasiskverbti pro šešėlius tik 



retomis trumpalaikėmis akimirkomis“. Mes ne visi esame psichologai ir savęs iš 
šalies nematome. Nors kartais save kontroliuojame, bet kaip dažnai visus mūsų gerus 
siekius nužudo ego. Laimingi užauga vaikai, kurie patiria besąlygišką tėvų meilę. O 
jeigu jų nebuvo? Aš nepamenu nei mamos, nei tėvelio meilės. Gyvenau „stichiškai“. 
Gal tie, kurie patiria tėvų meilę, paskui jos ilgisi, ima galvoti, kad meilę turi duoti 
kažkas kitas. 

Johnas Welwoodas pabrėžia, kad būtent „čia ir gimsta viena fundamentaliausių 
žmogaus iliuzijų – mintis, kad mūsų laimės ir gerovės šaltinis slypi kažkur išorėje ir 
priklauso nuo kitų žmonių pritarimo, priėmimo ir rūpesčio“. O jei ir vaikystėje 
nebuvo jokios meilės iš aplinkinių, vadinamų „artimųjų“, kaip tada gyventi su meilės 
žaizda? Baisu žinoma, kai „vaikai susiduria su sąlygine meile, meile, kuria negalima 
pasikliauti arba kuria yra manipuliuojama, jų širdyse susiformuoja baimės mazgas. 
Tai pagrindinė meilės žala, kuri psichoanalizėje vadinama „narcisistine žaizda“, nes 
žaloja mūsų, kaip individo, jausmus ir gebėjimą mylėti save. Ši trauma tokia skaudi, 
kad vaikai bando ją išstumti iš sąmonės. Taip gimsta nepasitenkinimas ir 
nepasitikėjimas kitais. Įgyjame „šarvus“ ir jų „dėka“ mes tampame bejausmiais. Iš 
viso to gimsta mūsų pasipiktinimas, kuris tampa galingiausiu ginklu mūsų 
gynybiniame arsenale. „Būtent nežinojimas, kad esame verti meilės ir mylimi – tokie, 
kokie esame – neleidžia šiai žaizdai užgyti. Manome, kad tai priklauso nuo kitų 
žmonių“. Iš tiesų, tada pradedame kaltinti kitus. O kas gi mus tokius gydo?

Johnas rašo, kad reikia surasti meilės šaltinį. Taip, sutinku. Tas šaltinis ne kituose, o 
kaip tik priešingai – mumyse, tik jis buvo aklinai uždarytas. Ne visi susigaudo, kur 
yra tas Meilės šaltinis. Kurioje mūsų vietoje? Kas mums parodo pirštu į tai, kas 
padeda? Niekas. Anglų rašytojo D. H. Lawrence mintis: „Tie, kurie eina ieškoti 
meilės, atranda tik savo nesugebėjimą mylėti“, mane liūdina. Gaila ir skaudu, kad 
taip nutinka. Bet taip neturėtų būti, jei mes, suagusieji, tai žinodami, imtume savo 
vaikus mokyti meilės ieškoti savo širdelėje. 

Idėja, kad kiti yra meilės šaltinis, bet tik ne aš, mus klaidina. Mus pasmerkia  
„klaidžioti skausmo dykumoje“. Tik nekaltinkime savo vaikų: ko neišmokėme, to iš 
jų ir nesulauksime. 

Gražūs danų filosofo Søreno Kierkegaardo žodžiai, kad tikroji meilė priima kitą 
nepaisant jo trūkumų, tarsi pakyla virš jų. Ir šaunus jo patarimas mylėti kitus 
kartu su jų silpnybėmis, klaidomis ir netobulumais... Nereikėtų atsiriboti nuo 
mylimojo dėl jo silpnybių. Tačiau pradėti privalome nuo savęs:  „Pirmas 
žingsnis, kurį galime padaryti, kad išlaisvintume pabaisą nuo šios naštos, yra 



pripažinti, kad mūsų širdis yra užtverta. O pažvelgę už šios tvoros galite rasti 
savyje sužeistą, nuo kitų atkirstą erdvę, kurioje įsigalėjo nemeilės jausmas. Jei 
sugebėsime su juo elgtis atsargiai, be spaudimo ir neigimo, atrasime didelį 
švelnumą, slypintį pačioje mūsų žmogiškumo šerdyje“. 

Širdį įmanoma pagydyti tik besąlygišku atsidavus „meilės Dievui“.To ir moko 
meditacija.

..........................................

*Cituota su eroskosmos.org redaktoriaus leidimu. 

** Daugiau apie autorių thesophiainstitute.org/ ir čia: johnwelwood.com

................................

MEDITACIJA – DVASIOS TIESOS IEŠKOJIMAS

Ir vėl apie meditaciją. Argi tai ne svarbiausia tema šiuolaikiniame nervingame 
pasaulyje, kuris smunka bala žino kur ir niekas rimtai nenusiteikęs jį gelbėti...? 
Kai didžiausių valstybių (ir kai kurių mažų taip pat) vadovai yra garbės ištroškę 
narcizai, pamišėliai ir įvairių dvasios ligų atstovai, kas lieka? Jų daug, jų 
rankose korporacijos, bankai ir ginklai, valdžia ir net bažnyčia su vyskupais. 
Dabar internete rašoma, kad JAV Prezidentą rinko daugiausia protestantai. O 
Rusų stačiatikių bažnyčiai (Ру́ сская правосла́вная це́рковь) vadovauja, kaip 
rašoma spaudoje, kažkoks buvęs banditėlis, o dabar apsirėdęs auksiniais rūbais 
šventina ginklus skirtus žudyti Ukrainos žmones. Tokie „dvasininkai“ vykdo 
nusikaltimus prieš žmogiškumą ir niekas negali jų sustabdyti. Negali, nes juos 
palaiko analogai  – vadinami „masėmis“. Et! Bala jų nematė! Gal kada nors ir 
jie nušvis...

Mes geriau pasikalbėkim apie proto nuraminimą ir savo sielos gelbėjimą. Kai po 
kurio laiko gyvenimo tyloje protas aprimsta – žmogus pasikeičia: dingsta 
reakcingumas, o pats virsta mąstytoju, stebinčiu viską, kas vyksta jame ir aplink 
jį. Žmogus tampa sąmoningu. Ramybės nepraktikuojantis žmogus visada bus 
nenuspėjamas, protarpiais „reakcingas“ ir pavojingas tiek sau, tiek kitam. Kol 
žmogus nemoka kontroliuoti savo „vidinio turinio“,  jis gali sužaloti savo 
sveikatą, gyvenimą, santykius. Jis gali prarasti viską ir nepastebėti grėsmių, 
pavojų. Daugybę skaudžių pavyzdžių iš mūsų gyvenimo kasdien transliuoja 
internetas ir spauda. 



Kaip ryžtis meditacijai, jei net toks meditacijos meistras kaip Ošo „gąsdino“, kad 
meditatorius praras „save“? Ar ego yra tas „aš“, ar turime kitą „AŠ“, kuris yra kaip 
dievas žmoguje?Ošo mėgo juokauti.  Jei visko bijosite, nieko ir nesuprasite, nieko 
nepatirsite. Meditacija  – jūsų pasirinkimas. Jei visko bijote, jei psichika jautri, – 
geriau nebandykite. Ieškokite kitų nusiraminimo „vaistų“, pavyzdžiui, knygų 
skaitymo, palaimos gamtoje. 

Kai kas kelia klausimą, ar katalikas gali medituoti ir neišduoti krikščioniškojo 
tikėjimo? O kaip galėtų išduoti savo vidinį dievą, jei žmogus praktikuoja ego 
ramybę? NĖRA tame jokios išdavystės. Gana niekus taukšti!!! Bažnyčia sugalvojo 
siaubą baubą kunigams ir mums gąsdinti. Per keliolika metų meditacija ne tik 
neatskyrė manęs nuo tikėjimo Jėzumi Kristumi, – atvirkščiai, sustiprino tikėjimą Jo 
Žodžiu. Kitaip ir šios knygos nebūtų buvę. Pastebėjau, kad krikščionis visai nesidomi 
krikščionybe, turi tik maldaknygę ir tikrai ne visi suvokia, kas ten parašyta. 

Ieškantys Dievo giliau analizuoja Kristaus Žodį, domisi mistikų darbais, kitomis 
tikėjimo formomis. TAI NE nuodėmė. Jėzus – Ramybės Mokytojas pats ieškodavo 
tylios vietos, kur galėtų pabūti vienas su savo Dievu Tėvu, – ne, PABŪTI DIEVUJE. 
„Ištirpti“ Jame, Šventoje Dvasioje...Apie tai liudija Jo atsimainymo istorija. 

Kol vadovausimės tik mums primestomis baimėmis, niekada neišsilaisvinsime iš ego, 
kuris siekia bet kuria kaina išlikti ir dominuoti. Kovoti su juo beprasmiška. Lai jis sau 
egzistuoja, o aš galiu laikinai nuo jo atsijungti. Užmerkti akis ir paskęsti savo tyloje. 

LABAI blogai, kad bažnyčia nemoko nei kunigų, nei tikinčiųjų, KAIP TAPTI 
VIENU SU DIEVU TĖVU, o dar ir gąsdina. Meditacija/kontempliacija (prie tos 
temos dar grįšime) turi būti privaloma dvasine praktika visiems kunigams. Pirmiausia 
jiems, kad jie galėtų deramai ta patirtimi dalintis su tikinčiaisiais. Pagaliau meditacija 
– tai galingas celibato problemos sprendimo būdas. Patyręs Gyvąją Dievo meilę 
savyje – kunigas nesieks fizinės meilės per moters kūną, kartais ir vaiko išnaudojimo. 
Kunigas bus apsaugotas nuo pedofilijos nuodėmės. Šuolaikiniai kunigai, kaip rašoma 
spaudoje, slepia savo „meilės ryšius“ bažnyčios pašonėje. Ką sakė Jėzus? Dvasioje 
vyras tampa moterimi, o moteris vyru, vanduo tampa vynu. Tai ne mano fantazijos. 
Tai Jėzaus metaforų paslaptis. Praėjo 2000 metų, o bažnyčia vis dar miega ar 
apsimeta mieganti? Reikia belstis į jos „duris“. Kunigus būtina mokyti Vienybės su 
Dievu Tėvu Jėzaus pavyzdžiu. Štai ką skelbė evangelistas Tomas: 

„3 Jėzus tarė: Jei vadovai jums sakys, kad štai karalystė yra danguje, tuo  metu 
dangaus paukščiai pralenks jus; jeigu sakys jums, kad jinai yra mariose, tu 
metu žuvys pralenks jus. Tačiau karalystė yra jumyse ir šalia jūsų. Kai pažinsite 



save, tuomet ir jūs busite pažinti ir sužinosite, jog esate gyvojo Tėvo sūnus. O jei 
nepažinsite savęs, tuo metu jūs esate varge ir jūs patys esate vargas.*“

Kam mums tas vargas, kai gyvenimą galime paversti džiaugsmu! Apie meditaciją 
prirašyta daug prieštaringų dalykų ir tai klaidina. Meditacijos mokymai tapo verslo 
rūšimi. Sunku pasirinkti gerus mokytojus neturint patirties. Daugybė „guru“ jus 
kviečia, pririša, kartais gąsdina...Už jų paslaugas reikia brangiai mokėti. Ne visi gali 
sau tai leisti. Pačiam pabandyti galima ir reikia. Ošo buvo už meditaciją be jokių 
guru. Pasitikėti verta tais meistrais, kurie yra apmokyti vienuolynuose, turintys  ilgą 
meditacijos praktiką. Prie tokių priskirčiau vipassanos meditacijos meistrus. 

Nuoširdus pasitikėjimas, kad Dievas, kuris jus sukūrė, kuris jums davė Dvasios 
Šviesą, jus globoja, yra svarbiausias orientyras gyvenime ir meditacijoje. Meditacija 
– ramybės ir tylos būsena pailsins kūną ir sielą. Jūsų čakros, apie kurias nieko 
neišmanote (mūsų organizmo liaukos, gaminančios hormonus ir fermentus, gydo be 
vaistų nuo moteriškų ir vyriškų ligų). Meditacija – tai tokia dzin būsena, kurios 
išmokti gali kiekvienas. Jos būtina išmokti, kad išvengtumėte „protingojo“ pasaulio 
pavojų, kad taptumėte sąmoningi, laisvi, fiziškai sveiki, dori, mylintys artimus ir 
tolimus žmones. Taip gyventi gera.Taip gyventi įsakė Jėzus ir Buda. 

Nereikia jokių ašramų, jokių religijų, – mokė Ošo prieš palikdamas kūną. Savo 
mokiniams jis liepė palikti jo ašramą Punoje, keliauti į savo šalis, gyventi aktyviai 
tarp žmonių ir ten medituoti. Sakė: „Bus sunku“. Bet tik taip reikia gyventi. Ilgalaikis 
atsiskyrimas nuo žmonių pavojingas, ydingas, egoistiškas. Kai tai supratau, 
nebegerbiu „medituoklių“, kurie myli tik save. 

Kaip medituoti tarp žmonių? Labai lengva. Eini gatve ir laviruoji minioje su visu 
sąmoningumu. Matai viską aplink ir save einantį. Eini gražiu takeliu. Eini ir kvėpuoji: 
keturi žingsniai įkvėpei orą, keturi žingsniai – iškvėpei ir aštuoni žingsniai – 
nekvėpuoji, bet eini. Pamatysite, kiek daug jėgų sutaupysite ėjimui, kaip bus lengva 
skristi oru. Pasijausite bekūnėmis būtybėmis. Medituoti galima visur. Darbo vietoje, 
norint pailsėti, autobuso stotelėje ar kelionėje. Išmintingi verslo vadovai sukuria 
puikias sąlygas darbuotojams, kad jie galėtų pailsėti ramybėje. 

Tiesiog trumpam atsijunkite ir tarkite sau su šypsena: aš ne kūnas, aš ne protas. Taip 
mokė mane  Ošo. Tokios meditacijos, nesiekiant nirvanos, visiško atsipalaidavimo, 
labai reikalingos tam, kad palengvintumėte gyvenimo naštą ir sumažintumėte stresą. 
O streso pilna kiekviena diena. Nuo tos akimirkos, kai atmerkiate akis lovoje, 
pradedate nerimauti: „Oi, reikia skubėti į darbus. Oi, reikia gaminti šeimai 



pusryčius...oi ...oi... oi...“ O galima tą patį daryti ramiai, džiaugsmingai, lengvai. 
Tiesiog reikia „išjungti ego baimes“. 

Visai kas kita gili meditacija. Jai reikia pasiruošti. Reikia įsitikinti, kad iš tikrųjų 
galite skirti laiką tik sau ir niekas iš artimųjų jūsų nepasiges, niekas nepaskambins 
telefonu. Jis turi būti išjungtas.

Aš įpratau medituoti atsigulus ant kietesnio čiužinio. Kai atsigulu – atpalaiduoju visą 
kūną pagal „jogo mirties“ metodą. Darykite taip: įtempkite dešinės kojos raumenis ir 
atpalaiduokite, pajauskite, kad „kojos nebėra“. Įtempkite kairės kojos raumenis ir 
atpalaiduokite, paskui atpalaiduokite rankas, sėdynę, nugarą, pilvą, krūtinę, kaklą ir 
pagaliau galvą. „Pereikite“ vidiniu žvilgsniu per visą kūną ir pajauskite, ar tikrai esate 
„negyvi“. Jei taip, ramiai žvelkite užmerktomis akimis į erdvę prieš trečiąją akį (tarp 
antakių) ir stebėkite savo mintis.  Pasistenkite valios pastangomis jas nuraminti. Be 
įtampos, švelniai. Kvėpuokite pagal pranajamą. Išmokite to. Tai labai supaprastintas 
metodas. Bet pradžiai, pabandymui labai tinka. Primenu: kai nekvėpuojate  – mąstyti 
negalite. Kai išmoksite stebėti mintis kaip debesėlius danguje  – ramybė ateis 
savaime. Tada sužinosite, ką reiškia šie „užkoduoti“ žodžiai: 

 „22 Jėzus išvydo žindančius kūdikius. Jis tarė savo mokiniams: Šitie žindantys 
kūdikiai panašūs į tuos, kurie įžengia karalystėn. Jie tarė: Vadinasi, karalystėn 
įžengsime, tapdami kūdikiais? Jėzus tarė jiems: Kai iš dviejų padarysite vieną, 
ir kai vidų padarysite kaip išorę, išorę kaip vidų, ir viršų kaip apačią, ir kai 
vyrą, ir moterį padarysite vienu taip, kad vyras nebūtų vyras, moteris nebūtų 
moteris, kai padarysite akis vietoj akies, ir ranką vietoj rankos, ir koją vietoj 
kojos, atvaizdą vietoj atvaizdo, tuomet įžengsite į [karalystę ].*“

..............................

Pamėginkite patys sau atsakyti, kodėl  tie žindantys kūdikiai panašūs į tuos, kurie 
įžengia karalystėn? Pasufleruosiu: kūdikiai yra tyros sielos, neužteršto proto, 
švarios sąmonės žmogučiai, – ir mums dera tokiais tapti...Jums niekas nepadės 
tokiais tapti? Bažnyčia moko nebent dievobaimingumo,  o su baimėm toli 
nenuvažiuosime. Nebent iki garsiosios Vasaros gatvės...Baime lengva 
manipuliuoti. Geriau jau jūs tikėkite Jėzaus, mistikų, šventųjų, nušvitusiųjų 
mokymais,  – tokių žmonių yra visose religijose. 

..............................

*Tomo evangelija



..........................................

KUR SLEPIASI MEILĖ?

Pamėginkime išsiaiškinti, kodėl kai kurie žmonės skundžiasi, kad neranda 
meilės, o kiti didžiuojasi, kad turi „daug meilių“. Kas per slėpinys ta meilė? Ko 
mus moko Bažnyčia, psichologai ir politikai? Kodėl jie mus nuolat bara ir 
persekioja už mūsų „meilės išdaigas“? Ar patys kunigai  ją pažįsta? Gal 
celibatas trukdo giliau suprasti dviejų žmonių meilės problemas? 

Įprasta, kad du žmonės staiga pajunta kažkokią mistinę trauką. Nei amžius, nei lytis 
čia nevaidina esminio vaidmens. Tiesiog tą žmogų myli ir taškas. Ne visi meilės 
nusipelno ir ne visi meilę pritraukia. Yra žmonių, nuo kurių norisi tik bėgti kuo 
toliau. Taip nutinka tik kartą (kai kam dažniau) gyvenime. Tas įvykis yra lemtingas.  
Jeigu meilės trauką pajunta vyras kitam vyrui arba moteris moteriai? Kas čia? 
Anomalija? Prakeikimas? Ar mylėti tos pačios lyties asmens negalima? Kas taip 
sako? Kadangi tos pačios lyties asmenys negali susilaukti vaikų, tai nėra gerai...Jei 
visi sugalvotų  mylėtis su ta pačia lytimi – žmonija nebesidaugintų. Todėl tokie 
santykiai yra draudžiami. Drausti galima, bet meilės draudimais neišprašysi. Ji 
užsispyrusi. Meilė yra didelė vertybė ir dažnai nuo žmogaus nepriklausoma. Meilės 
trauka (kaip gravitacija) – ne proto reiškinys: ką sugalvoju, tą imu sau į porą. Taip 
būna tik patriarchalinėse visuomenėse, kai jauna mergaitė atiduodama vyrui (dažnai 
senam) kaip daiktas, nepaisant jokių „meilių“. Tai trauma aukai. Šiais laikais tam 
tikrose kultūrose tai tebevyksta. Tačiau kalbame apie kerinčiąją meilę, kuri ateina iš 
kažkur ir nieko su tuo nepadarysi. Mes pernelyg mažai pažįstame pačius save, kad 
galėtume į tą klausimą atsakyti „objektyviai“. 

Na gal pirmiausia papasakosiu apie savo meilės „nuotykius“. Et! Nebuvo jokių 
nuotykių! Aš jų neieškojau. Meilė atėjo vieną dieną ir daryk su ja ką nori, – jos 
neišprašysi. Man nesisekė. Daug ašarų praliejau širdies skausmuose, o ji vis 
pabėgdavo. Švystelėdavo protarpiais viltimi ir užgesdavo. Tai intymus pasakojimas. 
Manau, kad daugumai, ne tik man, panašiai „sekėsi“. 

Buvau vienuoliktokė. Nuvažiavau į vieną provincijos miestą pas tetą ir ten pirmą 
kartą nuėjau su pussesere į šokius. Į sovietinį klubą su šviečiančiu rutuliu palubėje. 
Pirmam šokiui mane pakvietė labai mielas jaunas vyras. Ne žalias jaunikaitis, o 
brandus žmogus. Mačiau, kaip jis sėdėjo ir abejingai stebėjo šokančias poras, o pats 
ilgai nieko nesirinko. Kažkodėl jis atkreipė dėmesį į mane. Šokdami pasikalbėjome. 



Lydėdamas namo pirmą kartą pabučiavo. Man buvo  tik 17 metų, o jam, matyt, 25 ar 
26  metai. Jis buvo baigęs KPI architektūros faką. Jis buvo estetas, mandagus ir 
pastabus. Jo vardas buvo Vladas. Jis man pasakė, kad kitą dieną iš ryto turės vykti į 
kariuomenę, atėjo laikas stažuotis. Apsikeitėme adresais ir jis ėmė man rašyti 
laiškelius. Atsiuntė savo nuotraukų, kurias saugau iki šiol. O kaipgi kitaip! Įsimylėjau 
iki beprotybės. Gyvenau tik juo. 

Pinterest foto

Vieną kartą aš jam išsiunčiau savo piešinį (vienos kino žvaigždės portretą ). Gavau 
atsakymą pilną komplimentų. Jis man rašė, kad esu gabi ir privalau mokytis 
architektūros. Kadangi jau greit teko laikyti abitūros egzus, labai susiėmiau, ėmiau 
intensyviai mokytis matematikos. Stojamuosius egzaminus išlaikiau, bet man 
pritrūko balų. Konkursas buvo didžiulis. Už piešinį gavau tik ketvertą (kaip 
savamokslei, tai buvo labai geras įvertinimas) ir teko grįžti namo nuleista nosimi. 
Neturėjau tėvelio, kuris puikiai piešė, – būtų mane palaikęs ir leidęs į kokią nors 
dailės mokyklą. Tuo metu jis gyveno...Vorkutoje dėl visiems žinomų priežasčių. 
Mama man niekuo padėti negalėjo. Dabar suprantu, kad stoti į architektūrą be jokio 
specialaus pasirengimo buvo naivus bandymas. Vladas manimi nusivylė, tuo 
suteikdamas jaunai sielai nežmoniškų kančių. Mūsų ryšys nutrūko...

Buvau patraukli ir vaikinų, kurie būtų norėję su manimi draugauti tikrai netrūko. 
Tačiau aš visus atstumdavau. Niekas neprilygo Vladui. Tai iš tiesų buvo liga. Prabėgo 
treji metai. Aš įstojau į universitetą. Vieną vasarą vėl nuvažiavau pas tetą. Ėjau gatve 
su tamsintais akiniais ir nepastebėjau, kad pro šalį praėjo Vladas. Jis manęs nesulaikė, 
bet vakare pusseserė, grįžusi iš darbo, pranešė džiugią žinią: Vladas perdavė savo 
telefono numerį ir laukia mano skambučio. Susijaudinau. Paskambinau. Susitikus, jis 
pirmiausia įvertino mano išvaizdą, kaimietiškai rėžė komplimentą, kad „esu graži 
kaip prisirpusi uoga“...Man tas nepatiko. Jis pakvietė mane užsukti į projektavimo 



institutą, kuriame dirbo. Norėjo parodyti, ką konstruoja. Užėjome, nors man tas 
pasiūlymas nelabai patiko. Jis, žinoma, ėmė prie manęs fiziškai kabinėtis. Grubiai, 
nachališkai. Aš jį atstūmiau ir išbėgau. 

Šita meilės „liga“ baigėsi. Jis dar atsiuntė man laiškelį, palinkėjo tapti mąstančia 
moterimi. Dėkui. Tapau. Po kelerių metų pradėjau mokytis filosofijos. Buvome 
susitikę netikėtai Vilniuje prie vienos parduotuvės. Jis nešėsi didelį pirkinių krepšį. 
Supratau, kad vedęs. 

Vlado jau nebėra. Aš jį prisimenu. Galvoju: kaip gerai, kad nepamečiau galvos, kad 
atsilaikiau, nes būčiau smarkiai įkliuvusi ir prisidariusi rimtų bėdų. Gerai, kad jis 
elgėsi grubiai ir išsidavė, – nusivyliau jo chamizmu ir net pasibjaurėjau juo kaip 
žmogumi. Jis tiesiog manęs nemylėjo. Pamenu, jis man viename laiške pasakojosi 
apie savo nelaimingą meilę. Taip nutinka. Meilė mus gali „išduoti“...bet viskas į gera. 
Gyvenimas tęsiasi.

Į gerą? Ne. Sužeista širdis ilgam liko vieniša ir ne itin laiminga. Vedybos nesisekė.  
Pasirodo, kad „vlado sindromu“ serga daugelis vyrų. Jiems reikia tik sekso, kūno ir 
jokių „sentimentų“. Man tokio santykio buvo per maža. Aš nejaučiau jokio 
malonumo su grubiu vyru. Jo grubumas pasireikšdavo šuorais, netikėtai ir priklausė, 
kaip vėliau sužinojau, nuo jo psichinės būsenos. Būtent pas jį tada per tunelį aš ir 
„keliavau“. Štai ką reiškia trauma. 

Dar kartą įsimylėjau labai stipriai, kai man buvo 35-eri. Pakako žvilgsnio ir įklimpau. 
Įklimpo ir tas, kuris į mane žiūrėjo didelėm mėlynom akim su labai plačia miela 
šypsena. Deja. Jis buvo vedęs. Vėl nesėkmė. Bet širdžiai neįsakysi. Ta pažintis ir 
draugystės pradžia smarkiai mane sukrėtė. Atrodė, kad sutikau Tą Svajonę. Mielas, 
malonus, gražus, protingas, mylintis, be jokių „Vlado sindromų“. Tačiau...jo 
manipuliavimas tarp manęs ir žmonos, kuri, beje, jam buvo neištikima, mane labai 
skaudino. Visas Vilnius apie tai žinojo, tik ne jis. Po kurio laiko, jau mums išsiskyrus, 
jo žmona ėmė gyventi su jo geriausiu draugu. Man dėl jo skaudėjo širdį. Jis visą save 
buvo paskyręs moksliniam darbui,  o pats laimės neturėjo, vėliau sunkiai susirgo. 

Negali žmogus būti laimingas be meilės. Gal sakysite, kad buvau pernelyg 
principinga? Kodėl mes išsiskyrėme? Prieš disertacijos gynimą jis mane „paliko“, o 
apsigynus, kai „pavojus  praėjo“ (jis buvo komunistas ir viešai gyveno „dorą“ 
gyvenimą), – vieną vakarą vėl sugrįžo. Tos tradicinės šeimos dažnai ir laikosi ant 
vienos ar kitos pusės „bėgiojimų į šalis“. Taip, žinojau, kad jis myli mane, kaip ir aš 
jį. Jis – ne Vladas, bet partinė „dorovė“ jį  traumavo. Pamenu iki šiol, kaip buvo gera 



tiesiog būti su juo, sėdėti ir „filosofuoti“. Jis sakė, kad esu jam pirmoji meilė. Tačiau, 
deja, jis neketino keisti mūsų santykių. Aš jį palikau. Vėliau gailėjausi. 

Tuo mano meilės paieškos ir baigėsi. Dar ilgai ašarojau prisiminusi jį ir vis negalėjau 
suprasti, kodėl man taip nesiseka...Supratau tik po TO vakaro,  apie kurį jau rašiau 
knygos pradžioje. 

......................................

Kalbame toliau apie Meilę. Kas mane nustebino meditacijos metu? Nevarginsiu 
ilgais pasakojimais.  Kai pradėjau medituoti kaip savamokslė, nežinojau, kokia 
paslaptis slypi tame „proto sustabdymo“ mechanizme. Knygos apie jogą, 
mistikus, dvasingumą nutyli vieną dalyką. Meditacijos metu žmogus patiria 
žodžiais nenusakomą palaimą, kuri primena orgazmo jausmą. Stiprų ir 
sukrečiantį. Nepalyginamą su fizine meile. Štai paslaptingoji DVASIOS MEILĖ, 
apie kurią tiek daug prirašyta mistikų ir šventųjų raštuose, ateina tada, kai mes 
sustabdome mintis. Ta patirtis man pasakė daugiau, nei visos knygos kartu 
sudėtos. Jei kunigai mokėtų medituoti, jokių problemų su celibatu nebūtų...

Ta Meilė ateina paslapčia. Lyg ir netyčia pažvelgę į kokio nors žmogaus akis 
kartais sulaikome kvėpavimą...ir staiga įkrentame į kažkokią tuštumą, apima 
lengvas palaimos jausmas. Tas žvilgsnis gali būti lemtingas. Kai, pavyzdžiui, 
nuvažiuojate prie ežero ir atsisėdate ant kranto...staiga nurimstate ir sakote: 
kaip gera. Širdį užplūsta šiluma. Tiesa? Tai štai – Meilė ateina tada, kai 
prarandame „aš“ pojūtį. Kai „ištirpstame“ realybėje... Meilė myli Tylą ir 
Ramybę. Kai užplūsta kūniškos aistros, anksčiau arba vėliau jos virsta nemeile 
ir net pasibjaurėjimu. 

Pažiūrėkite į šį  E. Rericho tapytą paveikslą (tai mano atviruko foto) ir pamėginkite 
atsakyti: kodėl tas pusplikis jogas sėdi ant kalno atšiauraus vėjo „glostomas“ ir 



nesušala? Ką jis ten veikia? Ar jis kankinys? Gal jis akmeninis ar beširdis? Ne. Jogas 
patiria begalinę palaimą ir kaitrią dvasios energiją, vidinę „ugnį“, apie kurią prikurta 
tiek daug ezoterinių teorijų. Taigi, jogas „tirpdo“ ledyną po savimi, nes gyvena 
Meilės Dvasioje. Štai kas yra Meilė, kurią mes gauname nuo gimimo. Meilė ne mūsų 
nuosavybė, o Dievo dovana žmogui. Neturite dvasinės energijos, – nėra ir meilės. 
Sunaikinti dvasios energiją – nesunku. Narkotikai, alkoholis, sunkus maistas, stresas, 
– visa tai mus žudo. Žmogus yra dvasinė būtybė. DVASIA YRA MEILĖ. Jėzus 
Kristus sakė: „DIEVAS YRA DVASIA“. Pagavote ryšį? Dabar supratote? Tai buvo  
žinoma nuo seniausių laikų. Meilė ir Dievas – dvi neišskiriamos sąvokos, 
apibūdinančios žmogaus vidinį pasaulį. Ne danguje visa tai esti, o TAVYJE. 
Studijuoti Jogos psichologiją labai verta. Skaičiau ne vieną knygą. Patys ieškokite 
informacijos ir studijuokite „savo paslaptis“. 

Kodėl katalikams Dievo nereikia, bet labai reikia turtų, aistringų santykių, 
automobilių ir kitų žaisliukų, nes siela alkana, tuščia, bedvasė. Jogui nereikia bemaž 
nieko, tik saujos riešutų ir ramybės. Jie laimingi viskuo, kas yra juose. O proto 
žmonės, kaip iškastruoti. Jų sielos piktos, nelaimingos, o protas geba tik bausti, 
smerkti, žudyti. Dvasios Meilė yra žmogiškumo kriterijus. Prieš smerkiant kitą, 
pagalvokite, ar turite TEISĘ. Teisti mus gali tik Kūrėjas. Tikiu, kad pirmiausia Jis teis 
tuos, kurie mus apgavo ir neišmokė mylėti nei savęs, nei kito. Bažnyčia kartais 
tiesiog skatina neapykantą kitam. Gyvendami be meilės mes galime parduoti Tėvynę, 
nužudyti artimą žmogų, išprievartauti moterį, primušti vaiką...ir t.t. Budistai tokių 
nuodėmių nedaro. Jas daro tik...užbaikite mintį patys. 

Juokinga, kai orgazmą pradeda komentuoti psichologai. Jie jau sukūrė „orgoninės 
energijos“ teoriją. Pasauliečiai tokie yra: jie visame kame mato tik seksą. Ir su tuo 
seksu užgesina meilę. Pikta ir liūdna, kai manipuliatoriai orgonine  energija teikia 
„sielos gydymo“ paslaugas už pinigus. Tai bjauru, bet norinčių nusipirkti meilę yra 
daug. Meilė, vidinė dvasinė žmogaus jėga, nekelia gėdos jausmo. Kai žmogus myli 
kitą, – jo smerkti nevalia. Deja, tai vyksta. Psichologų, bažnyčios tarnų ar politikų 
siekis mumis manipuliuoti visada nukreiptas į mūsų „jautrią vietą“, į jaunų žmonių 
„seksualinį auklėjimą“. Ačiū jiems už rūpestį. Tačiau jiems reiktų atsitokėti: mūsų 
amžius – ne viduramžiai. Išsilavinę žmonės jau susivokia ir mato, kas ir kodėl su 
mumis žaidžia pavojingus ir žiaurius žaidimus. Atsidarau internetą ir skaitau: 

„Pastaraisiais šimtmečiais įsitvirtinęs Bažnyčios pasirinkimas – represuoti 
seksualumą. Tačiau represuotas seksualumas neišnyksta. Jis meta šešėlį, veda į 
veidmainystę, sudaro sąlygas rastis kaip tik toms situacijoms, kurių norima 



išvengti seksualumą represuojant: gašlumui, palaidumui ir net nusikaltimams. 
Priverstinio celibato atveju problema dar labiau padidėja.

Žmogaus seksualumas nėra juokai. Jis turi būti suprastas, priimtas, visavertiškai 
integruotas į asmenybės raidą ir visavertį žmogišką gyvenimą. Seksualumas 
reiškia gyvybinius procesus. Žmogaus atveju jis turi būti sudvasintas, įtrauktas į 
subtilią psichologinę ir dvasinę dinamiką, tapti meilės išraiška. Kol tobula 
integracija nėra pasiekta, seksualumo raiškos turėtų būti vertinamos pagal 
dinamišką konstruktyvumo / destruktyvumo kategoriją, o ne statišką represyvumo 
logiką.“*

Tai profesoriaus filosofo teologo Povilo Aleksandravičiaus žodžiai. Džiugu, kad 
kai kas visa tai jau supranta ir, dėkui Dievui, viešai kalba. Tema aktuali ir bene 
aktualiausia. Meilė mūsų gyvenimo pamatas. Tikiu, nebetoli ta diena, kai tai bus 
pasakyta visu balsu ir patys kunigai tam pritars. Celibatas – anachronizmas. 
Profesorius rašo toliau: 

„Kartais tenka pasikalbėti su žmonėmis, kurie paliko Bažnyčią. Beveik visada 
išgirstu tą patį: širdyje nuoširdžiai trokštame gėrio, laukiame palaikymo, bet 
būdami Bažnyčioje imame jaustis kalti dėl dalykų, kurių net nelabai suprantame. 
Ir šis pasąmoninis liguistas kaltės fonas visada siejasi su tuo pačiu žodžiu 
„nuodėmė“. Pats būdamas krikščionis, privalau pasakyti: krikščionybė turi 
prisiimti istorinę atsakomybę už tai, kad ištisoms kartoms kėlė kaltės neurozę ir 
skausmą, ji turi prisiimti atsakomybę ir už tai, kad tūkstančius žmonių atbaidė 
nuo Kristaus.“ *

Žmogus visada siekia ir sieks Meilę realizuoti, nes be jos gyventi jis negali, o 
negalėdamas jos realizuoti, jis virsta žvėrimi, siaubūnu prievartautoju ir žudiku. 
Slopinti tą jausmą – labai pavojinga. Nusikalstama. Bažnyčia turėtų jauniems 
žmonėms aiškinti Meilės paslaptį ir pamokyti su Ja elgtis tinkamai ir švelniai. Tėvai 
turėtų vaikus pamokyti kantrybės ir doro elgesio bręstant kūnui. 

Prisiminkime Jėzus Kristus žodžius: Apie Šventąją Dvasią. 

27 Aš jums palieku ramybę, 
duodu jums savo ramybę.

Ne taip aš ją duodu, kaip duoda pasaulis.
Tenebūgštauja jūsų širdys ir teneliūdi!“

„Tai dienai atėjus, jūs suprasite,
kad aš esu savo Tėve,

ir jūs manyje, ir aš jumyse.



21 Kas pripažįsta mano įsakymus ir jų laikosi,
tas tikrai mane myli.

O kas mane myli, tą mylės mano Tėvas,
ir aš jį mylėsiu ir jam apsireikšiu.“ Jono 14.27

Ramybėje mus aplanko Šventoji Dvasia. Pamenate, kaip Jėzus, pasislėpęs nuo 
mokinių, atsiduodavo savo Dievui Tėvui ir atsimainydavo, imdavo švytėti kaip Saulė. 
Ramybės būsenoje Jėzus medituodavo. Kaip jogas. Ne atsitiktinai budistai Kristų 
labai myli. Jį puikiai suprato ir indų mistikas Ošo. Tą meilės jausmą išgyvenau ir aš 
tada, apie kurį pasakojau anksčiau...Tokios meilės dažnai nepatiria net du mylintys 
žmonės. Būtent tada suvokiau Dievo-Meilės-Dvasios-Šviesos vienybės jėgą. Meilė 
yra mumyse. Reikia jai atverti kelią. Bažnyčia privalo sugrąžinti žmogui Dievo 
Meilę. Gana gąsdinimų pragaru. 

Budistai daug laimingesni už krikščionis. Jie nuramina protą ir „nuskęsta 
Meilėje“ be jokių pretenzijų šiam pasauliui. Jie nekariauja su pasauliu. 
Nemoralizuoja. Su kitais nekonfliktuoja. Jie tiki  ŽMOGAUS DVASINGUMU, 
tai, ką mes vadiname Dievo vardu. Kas turi teisę mums  nurodinėti, kaip mylėti 
artimą? Kas turi teisę kištis į mūsų sakraliausią būties erdvę? Deja, krikščionių 
pasaulyje vyrauja viduramžiškos nuostatos. Pabaigsiu šį nelengvą ir atvirą 
pasakojimą apie meilę prof. Povilo Aleksandravičiaus žodžiais. Jis labai tiksliai 
įvardijo mūsų problemas su bažnyčia: 

„...Bažnyčia seksualinei moralei ilgai taikė represyvumo logiką, iš esmės 
oficialiai ją tebetaiko iki šiol (neoficialiai šiandien būna visko). Represyvumo 
logika – tai elementarus ir griežtas seksualumo neigimas, bet kokią jo išraišką 
anapus santuokinio kūdikio pradėjimo akto laikant mirtina nuodėme. Mirtina 
nuodėmė reiškia, kad žmogus, neatlikęs atgailos akto išpažinties metu, yra 
smerkiamas į pragarą. Taip, pavyzdžiui, paauglys, pajutęs savyje visa 
išjudinančias gyvasties energijas ir negalėdamas susilaikyti nuo tam tikrų 
individualių aktų, žino, kad už tai Aukščiausiasis jį siunčia į amžinas pragaro 
kančias, kurias Bažnyčia taip pat mielai detalizuodavo.

Kokį Dievo įvaizdį žmonių vaizduotėje kūrė tokios nuostatos? Dievas tapo tironu,  
dėl neaiškių (būtent!) priežasčių į pragarą siunčiantis už bet kokią seksualumo 
išraišką. Nesvarbu, kad moralinės teologijos vadovėliuose buvo formuluojami 
kazuistiniai niuansai: pastoracijoje ir kunigų pamoksluose niuansų nebuvo. 
Susiformavo Dievo kaip liguistos, piktos, baudžiančios ir dargi visagalės 
būtybės, tikrai ne mylinčios, įvaizdis. Šis įvaizdis dar ir šiandien vyrauja 
visuomenės mąstyme. Užtenka eilinio piliečio paklausti, ką jis mano apie Dievą 



ir Bažnyčią, beveik garantuotai gausime šį įvaizdį (esu tai patyręs daugybę 
kartų). 

Toks Dievo įsivaizdavimas lėmė beveik nuolatinį eschatologinės baimės ir 
kaltės jausmą tarp tikinčiųjų. Su juo tvarkytis daugeliui teko individualiai ir 
skausmingai, dažniausiai darant kenksmingas asmenybei klaidas ir neretai 
tampant ciniškais, meilės jausti nesugebančiais žmonėmis. Koks Dievas, toks ir 
jo žmogus. Psichologai be vargo paaiškintų šią liūdną ir destruktyvią raidą“.*

.................................

* lrt.lt

...............................................

V dalis

NIRVANA 

„Nirvana“ – sakralus budizmo žodis. Labai norėjau jus supažindinti su bene 
garsiausiu Vakarų budizmo meditacijos meistru amerikiečiu Džozefu 
Goldsteinu, kuris jums ir paaiškins šio žodžio prasmę. Jis yra garsiosios knygos 
„Vieninga Dharma“ autorius. Krikščioniams ir visiems pasaulio žmonėms jis 
sako: sekite proto ramybės keliu ir pasieksite Kristaus širdį. Šventoji Dvasia yra 
VIENA ir VIENINGA. Mane šis autoriaus nudžiugino žodžiais apie meditaciją, 
kurią palygino „...staigiam žaibo blyksniui, kuris apšviečia dangų“. 

Kai skaitau spaudoje ir internete apie krikščionybės dvasinę krizę, dažnai pagalvoju: 
„Kaip būtų puiku, jei bažnyčioje atsirastų krikščioniška meditacija kaip, pavyzdžiui, 
tylaus susikaupimo dvasinis veiksmas po mišių“. Kai po kurio laiko man į rankas 
pateko budisto Dž. Goldsteino knygos, ta mintis dar labiau sustiprėjo. O juk iš tiesų, 
Rytus ir Vakarus jungia VIENA ir VIENINGA DVASIA. Tik protas skaldo pasaulį į 
įvairias dalis. Prie to prisideda visos religijos. Budizmas – ne religija, o dvasingumo 
mokykla. Vakaruose pabrėžiama, kad žmogus yra laisva asmenybė, kuri pati 
sprendžia savo santykį su pasauliu ir Dievu. Tačiau ar tikrai ji laisva? Greičiau 
palikta laisvam gyvenimui. Budisto požiūriu, vakarietis yra užangažuotas daugybės 
skirtingų požiūrių į pasaulį ir į save. Racionalistinis mąstymas žmogų ne išlaisvino, o 
įkalino prie atskirų šio pasaulio fragmenų. Psichologai sukūrė virš šimto koncepcijų 
apie žmogų! O kas jį „surinks“ į vieną Žmogų? Kas pririš Žmogų prie Gyvojo Dievo? 



Budisto kelias veda į tą Šaltinį, nes kito ir nėra. Vidinė Šviesa arba Nirvana turėtų 
būti visų mūsų tikslas. 

Dž. Goldsteinas perėjo per visas svarbiausias budistinio kelio mokyklas, jas 
apibendrino ir atskleidė savo patirties įžvalgas. Kelias į save žmogų išlaisvina iš proto 
stigmų, padeda jam gyventi pasaulyje darniai ir dvasingai. Dalintis dvasingumu – 
budisto priedermė. 

Kadangi savo knygose Dž. Goldsteinas mini ir cituoja krikščionių mistikus, tai rodo, 
kad visų mūsų kelias veda į vienybę Dvasioje, Dharmos lauką. Manau, kad pravartu 
būtų pagalvoti apie galimybę mokytis meditacijos pas budistų vienuolius. Jie geriau 
tai išmano už katalikus. Būtų nuostabu kviesti bendrai maldai-meditacijai po 
bažnyčios stogu ir budistus. Tačiau tam reikia kitokios bažnyčios. Katalikai pas save 
budistų neįsileis. O gaila. Tai atgaivintų bažnyčią. Ramybės praktika išugdė ne vieną 
krikščionių mistiką. Apie tai jau buvo rašyta. Indų mistikas Ošo yra sukūręs apie 
šimtą meditacijų, iš kurių galima pasirinkti tinkamą sau. Ošo knygoje „Meditacija. 
Vidinės ekstazės menas“  yra meditacijų skirtų grupėms. Krikščioniams verta dažniau 
prisiminti Jėzaus žodžius :

Jn 14, 15. „Tai dienai atėjus, jūs suprasite, kad aš esu savo Tėve, 

ir jūs manyje, ir aš jumyse.

21 Kas pripažįsta mano įsakymus ir jų laikosi,

tas tikrai mane myli.

O kas mane myli, tą mylės mano Tėvas,

ir aš jį mylėsiu ir jam apsireikšiu.“

KAIP, kokiu būdu aš galėčiau BŪTI JAME, kas mane TO išmokys? Kunigai to 
mokyti negali. Nemoka. Bet ar žinote, kad Popiežius Pranciškus jau seniai ir atvirai  
ragina krikščionis užsiimti meditacija arba kontempliacija. Toliau knygoje rasite Jo 
Šventenybės žodžius. Nesantaika ir moralinis pakrikimas krikščioniškajame 
pasaulyje rodo, kad dvasinės vienybės nesiekia ir visos krikščioniškos bažnyčios, 
užsidariusios už storų durų. Neužilgo gali pablogėti bendra padėtis Žemėje dėl 
klimato kaitos ir kitų pasaulio iššūkių. Kaip tai išgyvensime? Reikia jaunus žmones 
mokyti dvasinės stiprybės. Tai būtų bažnyčios priedermė. 

..............................

VAKARŲ BUDIZMAS KRIKŠČIONIŠKAME PASAULYJE



Vakarų budizmo mokytojas ir tyrinėtojas Josephas Goldsteinas (1944) vienas pirmųjų 
Amerikoje ėmė praktikuoti  ir skleisti po visą pasaulį vipasanos metodą. Kartu su 
Jacku Kornfieldu ir Sharon Salzbergu jis įsteigė Insight Meditation Society 
(IMS). Jis yra daugelio populiarių knygų apie budizmą autorius. Jis yra IMS 
vadovaujantis mokytojas, visame pasaulyje vykstančių vipasanos meditacijų vadovas. 
Savo knygoje „One Dharma“ („Vieninga Dharma“), išleistoje 2002 m.,  jis pristatė 
integruotą Theravada, Tibeto ir Zen tradicijų sistemą. „Vieninga Dharma“ – tai 
„Vieninga Dvasia“. O juk Ji ir iš tiesų yra vieninga ir VIENA. Kas gali Ją 
pasisavinti? Budistai tokio tikslo tikrai neturi, – atvirkščiai, jie dalinasi savo dvasine 
patirtimi. 

Josephas Goldsteinas

Kitoje knygoje, „Dėmesingumas. Praktinis pabudimo vadovas“, Dž. Goldsteinas 
pristatė šiandien besiformuojančios Vieningos Dharmos idėją, jungiančią įvairias 
budizmo tradicijas ir praktikas. Dž. Goldsteinas teigia, kad pagrindinis Vakarų 
Dharmos bruožas yra dėmesys išminčiai ir tikrajam patyrimui, o ne tam tikrų 
mokymų doktrinoms. Pasaulyje (ir Lietuvoje) veikia Vipassanos asociacija, kuri 
griežtai laikosi nustatytų elgesio bei Dharmos nuostatų ir niekada jų nekeičia. 
Autorius knygoje nagrinėja pagrindinius budizmo principus, bendrus visoms 
tradicijoms, analizuoja Vakarų budizmo praktikos pavojus ir pateikia supratimą apie 
Dharmos vienybę, ne kaip padriką bet kokių tradicijų ir praktikų mišinį, o kaip 
vaisingą ir visapusiškai praturtinantį dialogą. 

Nuo 1967 m. Dž. Goldsteinas mokėsi ir praktikavo įvairias budistinės meditacijos 
formas, vadovaujamas žinomų Indijos, Mianmaro (Birmos) ir Tibeto mokytojų, o nuo 
1974 m. visame pasaulyje veda meditacijos rekolekcijas, skirtas Vipasanos praktikai 
ir mylinčiam gerumui. Dž. Goldsteinas yra knygų „Dėmesingumas. Praktinis 
pabudimo vadovas“, „Rami širdis“, „Nušvitimo meditacija“ ir „Nušvitimo patirtis“ 
autorius. Neįmanoma kalbėti apie budizmą nepaminėjus Jo Šventenybės Dalai 
Lamos. Jis įvertino Dž. Goldsteino nuopelnus ir jo knygai parašė pratarmę. Ji atspindi 



budizmo santykį su pasauliu. Gavau leidimą cituoti žurnalo eroskosmos.org* tekstus. 
Džiaugiuos, kad galiu tą pratarmę paskelbti ir jums. 

...................................

H.H. DALAI  LAMOS PRATARMĖ

Budizmas skirtingais laikais ir skirtinguose regionuose vystėsi skirtingai, tačiau 
Dharmos esmė išlieka ta pati. Pagrindinis Budos tikslas buvo, kad visos būtybės 
rastų ramybę ir išsivaduotų iš kančių. Jo mokymas, kad, kai tik įmanoma, turime 
padėti vieni kitiems ar bent jau vengti kenkti kitoms būtybėms, galioja visur, 
nepaisant tautinių, kalbinių, religinių ir kultūrinių sienų.

Budos mokymo esmė yra mintis, kad kiekvienas žmogus turi galimybę pasiekti 
pabudimą ir tobulumą, o šios galimybės įgyvendinimas yra asmeninių pastangų 
reikalas. Buda teigė, kad kiekvienas individas valdo savo likimą, kartu pabrėždamas, 
kad kiekvienas žmogus gali pasiekti nušvitimą. Judėjimas link šio tikslo reikalauja, 
kad būtume gailestingi, rūpintumėmės  kitais ir nebūtume egocentriški. Nesvarbu, ar 
esate budistas, - šias savybes bet kuriuo atveju verta ugdyti.

Pastaraisiais dešimtmečiais dėl transporto ir ryšių plėtros mūsų pasaulis tapo 
atviresnis. Kartu tai leido daugeliui žmonių, gyvenančių Vakaruose, geriau 
susipažinti su budizmu. Dėl to pamatėme budizmo tradicijos klestėjimą naujuose 
regionuose, o tai ne tik leido mokiniams atrasti kitokias praktikos rūšis, bet ir suteikė 
budizmo mokytojams galimybę pažinti vieni kitus, pasidalinti patirtimi. Būdamas 
jaunas žmogus, gyvenantis Tibete, aš pats turėjau tik miglotą supratimą apie tai, kaip 
Dharma buvo praktikuojama kitose pasaulio vietose. Per daugelį metų, kai tapau 
pabėgėlis, sutikau daug kitų budistų. Tai man labai padėjo geriau suprasti jų 
tradicijas, tuo pačiu labiau gerbti kitus religinius mokymus. Pamačiau, kad gilesnis 
kitų dvasinių praktikų ir tradicijų supratimas gali praturtinti  patyrimą, nes labiau 
tikėtina, kad vienas su kitu elgsimės pagarbiai. Kitose tradicijoje mes dažnai 
pastebime dalykus, kurie padeda mums visapusiškai įvertinti savuosius.

Josephas Goldsteinas didžiąją dalį savo gyvenimo paskyrė Dharmai  ir yra mokytojas 
Nušvitimo meditacijos draugijos įkūrėjas. Jis demonstruoja  naują budizmo pavyzdį, 
kuris šiandien gimsta Vakaruose. Jis nėra griežtas vienos tradicijos šalininkas, o, 
priešingai, mokosi pas skirtingus mokytojus, savo praktikoje derindamas įvairių 
budizmo linijų aspektus. Toks požiūris mums žinomas iš istorijos. Budizmas dažnai 
gaudavo naują impulsą vystytis, kai iš esamų tradicijų susiformuodavo nauja 
sintetinė kryptis. Budizmo praktika, kad ir kur ji būtų kilusi, apima tam tikrus 



esminius elementus, tokius kaip dėmesingumas, meilingas gerumas, užuojauta, 
neprisirišimas ir išmintis. Būtent šias universalias temas Džozefas nagrinėja savo 
puikiai pavadintoje knygoje „Vieninga Dharma“.

.................................

Taigi, kas yra NIRVANA?*

Dž. Goldsteinas pasakoja, kad vienas dalykas, įkvėpęs jį rašyti šią knygą, yra tai, 
kad skirtingų tradicijų mokytojai skirtingai kalba apie išsivadavimą ir jis 
suvokė, kad šias priešingas nuomones reikia ir galima išlaikyti viename 
kontekste. Iš tiesų, kas nėra girdėjęs žodžio „Nirvana“?  Džozefas su šypsena 
pasakoja, kad „nirvana“ jau seniai tapo populiarios kultūros dalimi. Jis „giriasi“, kad  
teko lankytis restorane tokiu pavadinimu, klausytis grupės „Nirvana“ muzikos, o 
„United Airlines“ turi reklaminį šūkį „Kiekvieną dieną skrendu į Nirvaną, įsigykite 
bilietą šiandien!“. 

Indijoje žodis nibbana taip pat vartojamas visur kaip ir žodis nirvana Vakaruose ar 
Tibete. Džozefas patikslina, kad „nibbana reiškia beaistrę proto būseną, laisvą nuo 
užtemimų ugnies, ir kuo protas šaltesnis, tuo arčiau nibbanos“.  Džozefas pataria 
stebėti, kaip „dienos bėgyje mūsų protas kartais krenta į santykinę beaistrę 
būseną“, stebėti skirtumą tarp „būsenos apimtos aistros ir būsenos, kai geismas 
liovėsi“. Reikia pačiam įsitikinti, ar sugebate jausti beaistriškumą, t.y. laisvę nuo 
aistros pančių net tada, kai troškimas yra malonus? Ošo irgi mokė save stebėti. Tai 
universalus meditacinio gyvenimo metodas. Tada matysime, kad širdies atvirumo 



būseną lydi drąsa ir sąmoningumas, o nibbanos savybės yra lengvumas, laisvumas, 
ramybė. 

Pritardamas kitam budistui Džozefas sako, kad nibbanos neaistringumas nuolat 
maitina ir palaiko mūsų gyvenimą, nes jis užgesina godumo, pykčio ir kliedesių 
liepsnas galvoje. Gyvenimas būtų neįmanomas, jei ši liepsna siautėtų nuolat. Laikina 
nibbana – tai laikinas užtemimo išnykimas. Aukščiausia nibbanos būsena pasiekiama, 
kai užgęsta visos užtemimo jėgos. Meistras pataria, kad naudinga pamatyti ir patirti 
trumpalaikę nibbanos būseną, nes ji nukreipia mus į absoliučios tikrovės, besąlyginės 
„absoliučios ramybės“ patirtį“. Kas trukdo krikščioniui išabandyti tas būsenas? Argi 
ne tos pačios ramybės linkėjo savo apaštalams Jėzus? 

Deja, žodžiai yra riboti ir neįmanoma jais aprašyti būseną, apibūdinamą  kaip 
nemirtinga, absoliuti ramybė, laisvė ir pan. Pasak Budos, kurį cituoja Džozefas, 
„galutinis dvasinio kelio tikslas yra šventas gyvenimas...neturintis tikslo siekti 
privilegijų, garbės ir šlovės“...Nepajudinamas ir galutinis proto išlaisvinimas yra šio 
švento gyvenimo tikslas, jo šerdis, vainikas. 

Knygoje Džozefas aptarinėja labai sudėtingas ir ne budistui sunkiai suvokiamus 
įvairių budizmo tradicijų aprašymus. Užfiksavau šią Džozefo mintį: „kai protas yra 
susikaupęs ir tvirtai fiksuotas į meditacijos temą, kliūtys negali atsirasti. 
Susikaupimas yra tarsi tvora, apsauganti mus nuo netikėtų svečių; jie niekur 
nedingsta, bet į mūsų namus nebegali patekti. Kadangi susikaupimas laikinai 
išvalo protą nuo kliūčių ir trikdžių, galime aiškiau suvokti tikrovę, todėl šis 
etapas padeda pagrindą išminties ugdymui. Kai protas ilgą laiką sugeba išlikti 
pastovus ir beaistris, pastoviai  dėmesingas ir susitelkęs, lengviau pereiti į kitą 
etapą...“ Taip vyksta dvasinis kilimas...Iš karto prisiminiau Platono ir orfikų 
„kilimo“ įvaizdį. Pagaliau, visos tos meditacinės būsenos ir tikslai galutiniame 
rezultate veda į kilimą pas Dievą, Vidinę Šviesą, nušvitimą. Nieko kito ir nėra. 

Mokytis meditacijos verta. Autorius įspėja, kad palaimos būsena, kurią daugelis 
„budistų“ akcentuoja –  dar ne nušvitimas.  Ekstaziškesnės proto būsenos nėra 
kelias, vedantis į išsivadavimą, – rašo Džozefas. Tibeto Dzogchen mokymai pabrėžia 
sąlygotumą palaimos, aiškumo ir minčių nebuvimo patirtį.

Džozefas įspėja medituotojus, kad mokymosi eigoje nutinka toks netikėtas „baimės, 
kartėlio ir pasibjaurėjimo laikotarpis“, kai medituojantis žmogus pamato visišką 
sąlyginių reiškinių nepatikimumą. Tai toks savotiškas pasibjaurėjimo šiuo pasauliu 
reiškinys. Bet ar jums taip irgi nenutinka, kai kasdienybėje, stebint tai, kas vyksta 
pasaulyje, iš tiesų darosi šlykštu, dingsta viltis?  Niekas negali mums suteikti 



absoliučios laimės ir visiško saugumo. Toks patyrimas vadinamas „kilimėlio 
vyniojimo etapu“, kuomet medituojantys sustabdo praktiką, susivynioja kilimėlį ir 
išeina. Šis laikotarpis turi daug panašumų į būseną, kurią šv. Kryžiaus Jonas pavadino 
„tamsiąja sielos naktimi“. Tačiau nutraukti praktikos nederėtų. Reiktų ir toliau gilinti 
savo meditacijos patirtį per naujas įžvalgas, kol galiausiai pasiekiamas etapas, kai 
„protas įgauna tobulą pusiausvyrą ir išlieka ramus tarp besikeičiančių reiškinių“, kai 
nebėra nei geismų, nei siekių, net noro toliau kvėpuoti, toliau jausti. 

Meistras aiškina, kad budizmas nebeteikia pirmenybės maloniems potyriams vietoje 
nemalonių. Svarbu pasiekti būseną, kai protas įgyja subtilią ir lengvą būseną. Tai yra 
laimė, pranokstanti viską, ką žinojome anksčiau. Kai keliautojas kerta sausą ir 
nederlingą dykumą – netikėtai aptinka gausią, derlingą oazę. Tada praktika 
nebereikalauja pastangų. Šitokią viršūnę pasiekti gali ne kiekvienas drąsuolis. 
Džozefas pasakoja ir apie nušvitimo etapus, kai protas pasiekia tokią tobulą 
pusiausvyrą, kurioje nebelieka potraukio ar pasipriešinimo, kai  sąmonės srautas gali 
staiga nutrūkti. Tuo metu protas atsiveria, suvokia ir pasiekia „nibbaną, besąlyginį, 
negimusį“...Tai paskutinis kelionės etapas – kančia nutrūksta.

Buda šį besąlyginį patyrimą apibūdino taip:

„Yra sfera, kurioje nėra nei žemės, nei vandens, nei ugnies, nei vėjo... nei šio 
pasaulio, nei sekančio pasaulio, nei saulės, nei mėnulio. O ten, sakau jums, nėra 
jokio pavidalo, jokio judėjimo, jokio buvimo, nei išnykimo, nei atsiradimo: [tai] 
neįsitvirtinusi, neveikianti, neturinti atramos. Tai ir tik tai yra kančios pabaiga 
(Nibbana Sutta).“ 

......................................

* Čia pateikiu tik trumpą Džozefo Goldsteino knygos „Vieninga Dharma“ anotaciją, o  jums 
rekomenduoju perskaityti visą knygą: Джозеф Голдстейн „ЕДИНАЯ ДХАРМА. ЗАРОЖДЕНИЕ 
ЗАПАДНОГО БУДДИЗМА“ . Mano paryškinimai. Citatos verstos iš žurnalo eroskosmos.org. 

.........................................

IŠTIKIMYBĖ TIESAI*

Tęsiame pokalbį su Džozefu Goldsteinu, kuris teigia, kad tikėjimas arba 
pasitikėjimas – vienas iš dvasinių gebėjimų ir galinga parama mūsų 
pasirinktame kelyje. Tai, ką darome su tikėjimu, visos erzinančios abejonės, 
galinčios susilpninti mūsų pastangas, praranda savo galią. Dž.Goldsteinas 
knygoje „Nušvitimo patirtis“ moko remtis savo vidine šviesa, dvasine patirtimi, 



kuri yra kelias į laisvę. Rekomenduoju jums nedidelę ištrauką iš minėtos knygos, 
kuri man patiko dėl Budos mokymo: vos keli sakiniai atskleidžia budizmo esmę. 

Dž.Goldsteinas rašo, kad yra įvairių tikėjimo tipų. Mažiausias tikėjimas tolygus 
pasitikėjimui arba ištikimybei kažkam ar dėl kažko, kuris  atsiranda vien iš saugumo 
ir komforto jausmo. Pasitikėjimas kitu mus stiprina, ramina. Bet gilesnis tikėjimas ar 
atsidavimas gali apakinti. Aukštesnio tipo tikėjimas atsiranda tada, kai galime 
paliudyti ir įvertinti tam tikras mūsų tikėjimo nusipelniusio žmogaus savybes, tokias 
kaip išmintis, meilė, atjauta. Toks pasitikėjimas labai padeda tam, kuriuo pasitikime, 
nes aukštas įvertinimas yra sveikų proto savybių pripažinimas, o tai skatina mus 
ugdyti tokias pačias savybes savyje. Bet kaip dažnai mes nusiviliame kitu žmogumi, 
kuruo pasitikėjome, ar valtybės vadovu, kurį rinkome, arba religija, kuria tikėjome, 
bet praradome tikėjimą, ne dėl jos pačios, o dėl jos „šventikų“ elgesio...Kodėl? Kaip 
atskirti, kuo dera sekti, o kuo – ne?

Džozefas sako, kad „egzistuoja toks tikėjimas ir atsidavimas, kuris kyla iš mūsų 
pačių tiesos patirties. Kai mūsų patirtis tampa vis gilesnė, ir kai ima veikti mūsų 
protas ir kūnas, pradedame jausti vis didesnį džiaugsmą ir nepajudinamą 
pasitikėjimą Dharmos tiesa. Šis tikėjimas grįstas ne akla emocija ar kieno nors kito 
savybių vertinimu, o kyla iš patikrintos nušvitimo patirties. Tai, savo ruožtu, veda į 
didžiausią pasitikėjimą Dharmos tiesa. Apie Dvasios Tiesą krikščionys žino iš 
evangelijų. 

Dažnai mes kaip akli kačiukai sekame paskui šio pasaulio „didvyrius“ save užmiršę. 
Kai žmogus savęs nepažįsta, jis tiki kitais. O dabar apmąstytkite tuos nušvitusio 
meistro žodžius ir paskaitykite spaudą...Ten rasite didžiules grupes besipykstančių 
žmonių, kurie seka savais dievukais ir mušasi tarpusavyje. Kai Buda buvo jau arti 
mirties, Jo mylimas mokinys Ananda paklausė, kas nuo šiol turėtų būti jo mokytoju. 
Buda atsakė savo mokiniui: 

„Būk pats sau šviesa. Būk pats savo prieglobsčiu.

Neieškokite  išorinių prieglobsčių. Tvirtai laikykitės tiesos kaip šviesulio naktį. 
Tvirtai laikykitės tiesos, nes ji yra jūsų prieglobstis. Ieškokite prieglobsčio tik 
savyje. Ir tie, o Ananda!, kurie dabar arba po mano mirties taps patys sau šviesa 
– tegul niekada nesirenka išorinių prieglobsčių, tegul tvirtai laikosi tiesos, 
matydami joje savo šviesulį, tegul tvirtai laikosi tiesos, matydami joje savo 
prieglobstį, ir tegul jie neieško prieglobsčio niekur kitur, išskyrus save, tada jie 
pasieks didžiausią aukštumą ir viršūnę, švytinčią kaip deimantas. Tačiau jie turi 
degti pažinimo troškimu ir laikytis vidinės ieškojimo laisvės.



Taigi, VIDINĖ ŠVIESA jungia visus pasaulio žmones, bet, deja, dar ne visi laisvi 
nuo savo „dievukų“ ir religinių dogmų. 

...........................................

*Rekomenduoju nuostabią Dž. Goldsteino knygą rusų k. „Опыт Прозрения“. Lietuviško vertimo 
nėra.

..............................

BŪTI DVASIOS KARIU

Kariauti ego mėgsta. Šiuo metu pasaulis tiesiog paniręs į karus. Kalbėti TOKIU 
laiku apie dvasinę kovą su savo ego – puiki tema pokalbiui. Argi ne nuo to ego ir 
prasideda visi karai? Jums jau pažįstamas budistas Džozefas Goldsteinas knygos 
„Vieninga Dharma“ skyriuje „Karys“ teigia, kad meditacija yra natūralus 
žmogaus dvasinis poreikis. Kai gyvenimo aplinkybės smarkiai pasunkėja, reikia 
mokėti iškęsti visus iššūkius ramiai, tyliai ir nekaringai. Tai nelengva. Tokiais 
atvejais reikia sukaupti visą valią ramybei ir...tapti „dvasios kariu“. Tik toks 
„karys“ gali įveikti ego pasipriešinimą griebtis ginklo. Kai esi užpultas, joks 
ginklas išsigelbėti nepadės. Jėzus pats ėjo ant kryžiaus be baimės, nors buvo 
nekaltas. Jis buvo tikras Dvasios Karys. Kaip to išmokti? Ieškome stiprybės, 
pasakytų katalikas, Šventojoje Dvasioje. O kaip tokiu atveju veikia budistas?

...................................

Ar jums teko skaityti Carloso Castanedos knygas? Man teko. Tik senokai. 
Sovietmečiu. Tada vienas kolega suorganizavo rotoprintu spausdintą knygą „Kelionė 
į Ikstlaną“. Puslapiai buvo pajuodę, bet kokie jie buvo brangūs! Daug kam tada protas 
ėmė judėti priešinga sistemai kryptimi...Jos pagrindinis herojus Donas Chuanas 
kalbėjo apie būtinybę vyrams ir moterims* turintiems žinių ir mąstymo patirties tapti 
panašiais į karius. Dž. Goldsteinas patvirtina, kad „ši mintis – būti kariu – puikiai 
tinka meditacijos praktikai. Karys gyvenime viską priima kaip asmeninį iššūkį ir į 
viską, kas nutiks, reaguoja nesibodėdamas, nesiskųsdamas ir nesigailėdamas“. 
Daugumai žmonių svarbiausia, ar jiems pritars kiti, nes patys bijo prisiimti 
atsakomybę, o „kariui“ svarbiausia nepriekaištingumas prieš save patį“. 
„Nepriekaištingumas yra gyvenimas nušviestas reikalavimų sau pačiam iki 
smulkmenų ir visų jų aprėpties. Tai, ką mes darome čia, yra bandymas suprasti 
save, tai yra pats kilniausias darbas iš visų. Tai godumo, neapykantos, iliuzijų ir 
bukumo pašalinimas iš mūsų proto; tai išminties ir mylinčios užuojautos 
ugdymas. Tai sunku ir gyvenime pasitaiko retai, bet tai įmanoma tik stipriai 
susitelkus į tobulumą“. 



Džozefas kaip ir Ošo sako, kad nereikia vykti „kur nors į Meksikos dykumą ar 
įsikurti Himalajų oloje“. Visas darbas – susitelkti į save, savo proto savybių ugdymas, 
kad jis pasikeistų, kad gebėtų „pabusti“. Džozefas cituoja Hermano Hessės knygą 
„Sidharta“, kurioje aprašomas „kario tapsmas“ tik kitokiame kontekste nei 
Kastanedos karys. 

„Sidharta sakė, kad praktika jam suteikė tris gebėjimus: mokėjimą mąstyti, 
mokėjimą laukti ir gebėjimą labai ilgai išbūti be maisto. Trys proto savybės – 
trys kario savybės. Gebėjimas mąstyti šiame kontekste reiškia aiškumą visame 
kame ir gebėjimą nesivelti į tai, kas vyksta, ir į tai neįklimpti. Aiškumas kūno 
atžvilgiu – tai nuolatinis laikysenos, kvėpavimo, fizinių elementų sąveikos 
suvokimas ir saiko pojūtis miegui ir maistui. Galiausiai, tai yra gebėjimas 
subalansuoti visų rūšių kūno energijas. Proto aiškumas – tai emocijų, minčių ir 
visų psichinių būsenų sekimas – gebėjimas neįsitraukti į tuščią sąmonės sūkurį, 
išlaikant pusiausvyrą ir regėjimo aiškumą virš viso srauto“.

Taigi, raketomis iš pabūklo šaudyti – didelės dvasinės jėgos nereikia: pakanka nekęsti 
priešo. Tačiau turėti drąsos išlikti atviram ir jautriam bet kokių galimybių 
akivaizdoje, – nelengva. Sidharta nepriėmė nei savo draugų, nei tėvų, nei mokytojų 
tikėjimo. Jis norėjo pats atrasti tiesą, o šio siekio drąsa atskleidė jam plačiausią 
patirties spektrą. Na, aš nenoriu pasakoti tos knygos, nes siekiu tik jus sudominti. 
Sidharta mokė būti atvirais ir drąsiais, visų savo išgyvenimų pasekmes prisiimti sau 
su šypsena lūpose ir ramiai pasiruošus kančiai. Sidhartos neišgąsdino ir nepavertė 
vergu griežtas reikalavimas laikytis sistemos taisyklių. Dvasinės drąsos galia reiškia 
ryžtą eksperimentuoti, tyrinėti ir pačiam išbandyti tai, kas turi prasmę jam pačiam.



Katmandu. Budistai myli ir Budą, ir Jėzų. Foto Neringos Kuznecovaitės. 

„Būtent tokia drąsa, kario drąsa, yra būtina nuoširdžios meditacijos praktikoje, kurios 
procese ji vystosi. Reikia dvasinės stiprybės, kad sėdėtum nepaisant skausmo ir su 
visu vidiniu sąžiningumu nebandytum jo užmaskuoti. Tiesiog sėdėtum ir priimtum 
visa tai neišleidžiant jo iš akių ir nugalėtum jį įveikdamas savo baimę. Šis proto 
buvimas būtinas pasineriant į savo būties bedugnės gelmę, kur atsiskleidžia giliausi 
mūsų proto ir kūno elementai“. Iš pradžių tai gali labai trikdyti ir kelti nerimą. Kas 
meditavo, – tai žino ir patyrė. 

 „Reikia drąsos ir mirti“, – rašo Džozefas. O juk kiekvienam be išimties reiks 
pažvelgti mirčiai į akis. Meditacijos metu teks patirti mums taip brangios sąvokos 
„aš“ mirtį, išgyventi savo mirtį liekant gyvam, – tam tikrai reikia „kario tvirtybės ir 
bebaimiškumo, apsiginklavusio nepriekaištingumo dorybe“, – rašo patyręs budistas. 



Budisto patirtis telpa į šią formulę: Sidharta mokėjo mąstyti, laukti ir 
pasninkauti. To reiktų mokytis ir mums. Linkiu jums susirasti tą knygą ir 
pamėginti „kario“, kuris nieko nežudo, dvasinės duonos kvapo.  Medituojantis 
žmogus žino, koks tai būna nuostabus kvapas ir kokia tos duonos saldybė!

Tapti kariu yra puikus ir įkvepiantis pasiekimas. Tačiau niekas, net geriausias 
mokytojas, negali to padaryti už jus. Kiekvienas, kuris eina nušvitimo keliu, turi 
tai atlikti pats. Išlaikykite sąmoningumo būseną iš akimirkos į akimirką, 
aprėpdami viską, kas vyksta jūsų akiratyje. Tai pasiekiama valios  pastangomis. 
Visa meditacijos praktika galiausiai veda prie tos - Dvasinės Šviesos. 

..........................

*vyrams ir moterims – budizme žmonės pagal lytį neskirstomi, aukščiausio dvasingumo gali 
pasiekti tiek vyrai, tiek moterys. Tik sisteminės religijos žmones skirsto pagal lytis ir vieną kitai 
priešpastato. 

**Karloso Kastanedos knygą „Kelionė į Ikstlaną“ (Journey to Ixtlan: The Lessons of Don Juan, 
1972 m.)  perskaičiau apie 80-sius metus atspausdintą rotaprintu gūdžiais sovietmečio metais ir ji 
mane, tiesą sakant, gerokai sukrėtė. Tokios knygos tada buvo draudžiamos, bet kažkas išvertė ir 
padaugino. Drąsių karių buvo ir tada. Castaneda  gimė Peru.  XX a. šeštajame dešimtmetyje 
persikėlė į JAV, studijavo antropologiją Los Andželo universitete. 1962 m. įgijo bakalauro laipsnį 
1973 m. tapo filosofijos mokslų daktaru. Studijuodamas pradėjo rašyti autobiografinių knygų seriją 
apie patirtį, įgytą pas indėnų jakių šamaną don Chuaną. Pagal šią medžiagą jis apgynė savo daktaro 
disertaciją. Kastanedos knygos susilaukė didelio populiarumo. XX a. paskutiniame dešimtmetyje 
Kastaneda vėl iškilo į viešumą aiškindamas apie toltekų išmintį Tensegriti. Savo idėjoms 
populiarinti įkūrė kompaniją Cleargreen Incorporated. 

...........................................

IŠMINTINGA ŠIRDIS

Būtų didelė skriauda mano skaitytojams, jei nepasidalinčiau dar viena 
įkvepiančia knyga. Kiekviena Knyga, kuri moko dvasingumo, yra neįkainojama. 
Panašių knygų skaičiau ir daugiau, tik, deja, mano knygos galimybės yra 
ribotos. Kitas labai garsus ir gerbiamas Vakarų meditacijos ir budizmo 
mokytojas DŽEKAS KORNFIELDAS knygoje „IŠMINTINGA ŠIRDIS“ * 
pasakoja apie Theravada tradiciją. Jis buvo Ajahn Chah mokinys. Jis buvo 
budistų vienuolis Tailande, Mianmare (Birmoje) ir Indijoje. Nuo 1974 m. 
Džekas mokė medituoti įvairiose pasaulio vietose. Daugelį metų jo darbas buvo 
sutelktas į didžiųjų Rytų dvasinių mokymų integravimą ir Mokymo pristatymą 
Vakarų studentams ir visuomenei. Jis įgijo klinikinės psichologijos daktaro 
laipsnį. Džekas yra vyras, tėvas, mokytojas ir „Insight“ meditacijos draugijos 



bei „Spirit Rock Center“ įkūrėjas. Jis parašė eilę knygų: „Kelias širdimi“, 
„Budos mokymai“, „Po ekstazės – skalbimas“ ir kt. Dabar pareferuosiu glaustai 
apie Dž. Kornfieldo gyvenimą ir knygą „Išmintinga širdis“. 

Džekas Kornfieldas

Jau daugiau nei 2500 metų budizmo psichologija teikia neįkainojamas įžvalgas apie 
širdies ir proto prigimtį ir skatina vidinę transformaciją, kuri keičia mūsų atsaką į 
gyvenimo iššūkius. Džekas Kornfieldas, remdamasis savo, kaip budistų vienuolio, 

studijavusio Tailando, Birmos ir Indijos vienuolynuose, bei praktikuojančio 
psichologo patirtimi, siūlo šį budizmo psichologijos vadovą, skirtą budistams ir ne 

budistams. Šis svarbus darbas siūlo praktinius įrankius, padedančius suvaldyti 
šiuolaikinį gyvenimą ir įveikti tokias sunkias emocijas kaip baimė, pyktis ir gėda. 

Kornfieldas taip pat dalijasi parodomosiomis savo mokinių, kitų praktikų istorijomis 
ir savo paties kelione dvasiniu keliu. Tai retas lobis, atskleidžiantis skaitytojui slaptą 

grožį, esantį tiek žmogaus viduje, tiek už jo ribų.

Budizmo mokymas nėra religija, o proto mokslas. Dalai Lama XIV

Džekas Kornfieldas pasakoja savo istorijas atvirai, paprastai ir nuoširdžiai: „...kai 
kartu su Thich Nhat Hanh vedžiau konferenciją apie sąmoningumą ir psichoterapiją 
Kalifornijos universitete Los Andžele, kai stovėjau prie sakyklos ir žiūrėjau į beveik 
du tūkstančius susirinkusių žmonių, galvojau, kas juos visus patraukė į šį trijų dienų 
renginį. Galbūt tai buvo poreikis giliau kvėpuoti ir rasti išmintingesnį būdą, kaip 
spręsti konfliktus, stresą, baimes ir nuovargį, kurie kankina mus šiuolaikiniame 
gyvenime? Galbūt tai buvo noras rasti psichologiją, kuri savo gydymo vizijoje apimtų 
dvasinę dimensiją ir aukščiausią žmogaus potencialą? Galbūt tai buvo viltis rasti 
paprastą būdą proto nuraminimui ir širdies atsivėrimui?“



„Šios konferencijos dalyviai ieškojo to paties įkvėpimo ir paramos, kaip ir studentai, 
atvykę į „Spirit Rock“ meditacijos centrą netoli San Francisko. Tie, kurie įeina į 
mūsų šviesią meditacijos salę, nebėga nuo gyvenimo, o ieško išmintingo kelio per jį. 
Jie visi jie ateina su savo asmeninėmis problemomis nuoširdžiai ieškodami laimės. 
Jiems dažnai tenka nerimauti dėl pasaulio, kuriame nuolat siautėja karai, o aplinkos 
problemos tampa vis blogesnės, likimo. Šie žmonės domisi, kas liks jų vaikų kartai. 
Jie girdėjo apie meditaciją ir tikisi atrasti budizmo mokymų pažadėtą džiaugsmą ir 
vidinę laisvę, taip pat išmintingesnį būdą rūpintis pasauliu“.

„Spirit Rock“ meditation center. Bing.com foto

Džekas prisimena savo Kelionės pradžią...kai prieš keturiasdešimt metų atvyko į 
miške įsikūrusį vienuolyną Tailande ieškoti savo laimės. Jis buvo sutrikęs jaunuolis  
su skausminga šeimos istorija. Jis jau buvo baigęs Rytų studijas Dartmuto koledže ir 
paprašė Taikos korpuso išsiųsti jį į budistinę šalį. Džekas prisipažįsta, kad jis bandė 
pabėgti nuo savo šeimos skausmo, nuo Vietnamo karo metu išryškėjusio 
materializmo ir kančių visoje aplinkoje. Ten, dirbdamas kartu su kitais, jis rūpinosi 
kaimo gyventojų sveikata provincijose prie Mekongo upės ir išgirdo apie meditacijos 
meistrą Ajahn Chah, kuris priiminėjo Vakarų studentus. Jis jau buvo girdėjęs apie 
budizmo mokymus ir tikėjosi, kad jam jie padės eiti į nušvitimą. Po kelių mėnesių 
kelionių į Ajahn Chah vienuolyną jis buvo įšventintas į vienuolius. Per trejus metus 



jis buvo „supažindintas su dėmesingumo, dosnumo, mylinčio gerumo ir 
sąžiningumo praktika, kuri yra budizmo mokymo pamatas. Tai virto visą mano 
gyvenimą trunkančia kelione su budizmo mokymais“.

Džekas prisimena tuos laikus: „Ajahn Chah kasdien sėdėdavo ant medinio 
suoliuko miško proskynos pakraštyje ir sveikindavo juos visus: vietinius ryžių 
augintojus, ištikimus piligrimus ieškančius dvasingumo, kareivius, jaunus vyrus, 
vyriausybės pareigūnus ir ministrus iš sostinės bei Vakarų mokinius. Visi jie 
nešė su savimi savo dvasinius klausimus ir konfliktus, sielvartą, baimes ir 
siekius. Ajahn Chah galėjo švelniai laikyti rankose vyro, kuris neseniai neteko 
sūnaus, galvą, o kitą minutę kartu su pasauliu nusivylusiu krautuvininku galėjo 
juoktis iš žmonių arogancijos. Ryte jis galėjo mokyti etikos korumpuotą valdžios 
pareigūną, o po pietų – kartu su atsidavusia sena vienuole medituoti apie 
nemirtingos sąmonės prigimtį“.

Vietnamo karas buvo pasibaigęs, bet Džekas pamena, kad tarp šių visiškai 
nepažįstamų žmonių išliko nuostabi saugumo ir pasitikėjimo atmosfera. „Mus visus 
apėmė šeimininko užuojauta ir mokymai, vedę mus per gimimo ir mirties, 
džiaugsmo ir liūdesio kelionę. Mes sėdėjome kartu kaip viena žmonių šeima“.

Ajahn Chah ir kiti budizmo meistrai, praktikuoja gyvąją psichologiją – vieną 
galingiausių gydymo ir supratimo sistemų, egzistuojančių žemėje. Ši psichologija 
neatskiria pasaulinių ir dvasinių problemų. Ajahn Chah nerimas, traumos, 
finansinės problemos, fiziniai sunkumai, medicininiai vargai ir konfliktai 
bendruomenėje buvo kančios formos, kurių vaistas buvo Budos mokymas. Jis buvo 
pasirengęs reaguoti į įvairiausias žmogaus bėdas ir dėka gilios meditacijos, daugybės 
kitų sumanių priemonių, kurias jis pasiėmė iš savo mokytojų, siekė pažadinti savo 
lankytojų vientisumo, pusiausvyros, dėkingumo ir atlaidumo savybes.

Ajahn Chah rėmėsi senoviniu Budos mokymu bei įvairiais tyrimais ir komentarais. 
Rašytinė Budos tradicija yra didelė išminties saugykla, talpinanti gilius žmogaus 
proto tyrimus, mažai žinomus Vakarų žmonėms. 

Kai apie tai skaitau, visad suspaudžia širdį, kad iš Jėzaus Mokymo išliko tik 
„fragmentai“. Buda gyveno net 500 metų anksčiau už Jėzų, o kiek daug rašytinių 
tekstų jis paliko ir niekas nedingo! Neaišku, kiek Jėzaus pamokslų ir pamokymų buvo 
„subrokuota“ tais senais laikais, kai Romos imperatorius nutarė nebepersekioti 
krikščionių (!), o kurti  reikalingą religiją vardan stiprios imperijos. Siaubinga, bet 
tai tiesa. Kristaus Mokymu buvo pasinaudota pasaulietiniams tikslams. Kodėl dalis 
evangelijų buvo pavadintos „apokrifais“? Kodėl jie iki šiol lieka nepasiekiami 



tikintiesiems. Kodėl mes, krikščionys, taip atlaidžiai susitaikome su tuo, ką mums 
sako kunigai, ar viską jie patys žino? Kas turėjo, tebeturi teisę ir prisiima atsakomybę 
„savo galva“ spręsti, ką viešinti, o ką slėpti, kokius krikščionybės dokumentus skelbti 
kanoniniais, o kokius antrarūšiais? Kokia teise galima buvo taip elgtis su Kristaus 
sekėjų užrašytais tekstais? O paskui mes stebimės, kad tokia skurdi ta mūsų bažnyčia, 
neugdanti dvasios karių, o tik bažnyčios „valdininkus“ arba fanatikus su gerai 
atredaguotu „Katekizmu“ rankoje? Atsiprašau, jei mano žodžiai žeidžia 
nuoširdžiai tikinčiuosius, nes ir pati tikiu tik Jėzumi. Rašau, nes supratau, kad 
kažkas negerai pasielgė su Jėzaus Kristaus palikimu. Kiek daug krikščioniškų 
bažnyčių, o kas leido joms kurti „savo mokymus“. Ar taip buvo leista? 

Džekas pasakoja, kaip ilgai ir nuoširdžiai jis studijavo klasikinius tekstus iš daugelio 
svarbių istorinių budizmo mokyklų: „Visaapimantis Hidhamma vadovas“, ilga 
Širdies sutros versija, susidedanti iš aštuonių tūkstančių eilučių ir aiškinanti 
Longčenpos sudarytą tibetietišką tekstą apie sąmonę. Pamažu išmokau vertinti 
šiuos tekstus kaip didelius lobius ir žinau, kad jie pilni išminties perlų. Ir vis tik 
Abhidhamma (arba sanskrito kalba Abhidharma), laikoma ankstyvosios 
Theravados šedevru ir pilnu budizmo psichologijos sąvadu, yra viena 
sunkiausiai suprantamų knygų pasaulyje./.../ Širdies sutra, savo ruožtu, Indijoje, 
gerbiama kaip šventas Mahajanos budizmo tekstas, yra fantastinės mitologijos 
ir beveik neišsprendžiamų dzen stiliaus mįslių mišinys. Be to, daugumai 
skaitytojų Longčenpos mokymas apie savaime esančią pirmapradę tuščią 
sąmonę gali būti lyginamas pagal sudėtingumą su biochemine gyvybę gelbstinčio 
vaisto analize“.

Kaip ir jo mokytojas Ajahn Chah, Džekas Kornfieldas bando perteikti šių tekstų esmę 
per gyvą, neapdorotą, tiesioginę logiką ir kartu su kitais budistais padeda supažindinti 
Vakarus su budistiniais mokymais, neskirstant jų į theravados, machajanos ir 
vadžrajanos mokymus, o nešti buddayaną – gyvus šakninius pabudimo principus.

Grįžęs namo Džekas susidomėjo Vakarų psichologija ir susidūrė su problemomis, 
kurių vienuolyne nebuvo. „Dar būdamas jaunas turėjau problemų su mergina, šeima, 
pinigais ir pinigų užsidirbimu bei savo kelio atradimu pasaulyje. Supratau, kad 
negaliu panaudoti vien tylios meditacijos savo problemoms pakeisti. Negalėjau 
apkarpyti kampų, negalėjau rasti dvasinių sprendimų, kaip išvengti integravimosi ir 
kasdieninių meditacijų metu išmoktų principų taikymo darbe“. Belieka tik stebėtis, 
kad grįžęs namo Džekas įstojo į psichologijos aspirantūrą ir ėmė studijuoti bei 
praktikuoti įvairius terapinius metodus: Raicho, analitinį, geštalto, psichodramos ir 
Jungo terapijas, įsitraukė į besivystantį dialogą tarp Rytų ir Vakarų psichologijos. 



Kartu su kolegomis dirbo Naropos budizmo universitete ir Esalen institute, rengė 
konferencijas visame pasaulyje. Džekas džiaugiasi, kad moko „žmones kilnumo, 
užuojautos, nereliginiais būdais įveikti kančią ir išlaikyti mūsų šventą ryšį su 
gyvenimu“. O šiuo metu, sako Džekas, remiantis tūkstančius metų trukusiais 
eksperimentais ir stebėjimais, budizmo principai ir mokymai puikiai papildo Vakarų 
psichologijos mokslą. „Jie jau prisidėjo prie mūsų supratimo apie suvokimą, stresą, 
gydymą, emocijas, psichoterapiją, žmogaus potencialą ir pačią sąmonę“.

Džeko patirtis pažįstama ir man. Iš tikrųjų „tikra psichologinė praktika (tiek 
rytietiška, tiek vakarietiška) daro mane atviresnį, laisvesnį ir, kaip bebūtų 
keista, pažeidžiamą gyvenime“. Vietoj žodžio „nušvitimas“, kuriame yra per daug 
idėjų ir klaidingų supratimų, Džekas vartoja tokius terminus kaip „vidinė laisvė“ ir 
„išsivadavimas“, kad paaiškintų visą pabudimo spektrą, kurį galima gauti per 
budizmo praktiką. 

Džekas Kornfieldas pabrėžia vieną dalyką, kurį Dalai Lama daug kartų yra sakęs: 
„Budizmo mokymai nėra religija, jie yra proto mokslas“. Šis teiginys nepaneigia 
fakto, kad daugeliui žmonių visame pasaulyje budizmas taip pat tapo religija. Kaip ir 
dauguma religijų, jis savo pasekėjams siūlo turtingą atsidavimo praktiką, 
bendruomeninių ritualų ir šventų istorijų tradiciją. Tačiau ne čia atsirado budizmas ir 
nėra jo esmė. Buda buvo žmogus, o ne dievas, ir davė savo pasekėjams pagrindinius 
grįstus asmenine patirtimi mokymus ir praktiką, revoliucinį būdą suprasti kančią ir 
išsivaduoti iš jos. Per savo vidinius eksperimentus jis sudarė sistemingą ir nepaprastą 
praktikų rinkinį, vedantį į laimę ir aukščiausius žmogaus vystymosi etapus. Šiandien 
būtent toks praktikos ir išsivadavimo kelias traukia daugumą Vakarų studentų į 
budizmą“.

Džeko Kornfieldo mokymai drąsiai meta iššūkį didžiajai Vakarų psichologijos daliai 
ir materializmui, cinizmui ir nevilčiai, aptinkamus Vakarų kultūroje. Suprasti ir 
išugdyti aukščiausius žmogaus tapsmo potencialus yra neatidėliotinas šių laikų 
psichologijos uždavinys. „Tiek individuali, tiek kolektyvinė kančia ir džiaugsmas 
mūsų pasaulyje priklauso nuo mūsų sąmonės. Turime rasti išmintingesnį būdą 
gyventi“.**  Džeko Kornfieldo mintys įkvepia siekti Dvasios šviesos. Tikiuosi, kad 
jūs patys susirasite jo knygas. 

…………………..

*citatos  verstos  iš  knygos:Джек  Корнфилд. МУДРОЕ СЕРДЦЕ.  ПУТЕВОДИТЕЛЬ 
ПО УНИВЕРСАЛЬНЫМ УЧЕНИЯМ БУДДИЙСКОЙ ПСИХОЛОГИИ.  Galite  skaityti  ir  anglų  k.:  Jack 
Kornfield. THE WISE HEART. A GUIDE TO THE UNIVERSAL TEACHING OF BUDDHIST PSYCHOLOGY.



**Apsilankykite DK meditacijos centre: dharma.org/teacher/joseph-goldstein/

.........................................................

PABUDIMO ETAPAI 

Christopheris Wallisas (Christopher Wallace), dar žinomas kaip Harishas, 
indiškomis dvasinėmis praktikomis susidomėjo būdamas vos septynerių, o 
šešiolikos metų jis pradėjo praktikuoti jogos meditaciją. Vėliau įgijo klasikinės 
religijos (nelabai aiški specializacija) bakalauro laipsnį Ročesterio universitete. 
Taip pat jis įgijo sanskrito magistro laipsnį, Kalifornijos universitete apgynė 
disertaciją „Šivos tantros tradicija“. Šiuo metu jis dėsto jogos filosofiją, tantrinę 
filosofiją, sanskritą, mantrų mokslą ir konsultuoja dvasiniais klausimais. 
Harishas yra Mattamayura instituto įkūrėjas ir skyriaus vadovas. Jo mokytojai, 
mentoriai ir guru (chronologine tvarka) yra šie: Gurumayi Chidvilasananda 
(deeksha guru ir mula guru); Paul Müller-Ortega (Šivos tantra ir klasikinė 
joga); Alexis Sanderson (Shiva and Shakta Tantra, sanskrit.); Maršalas 
Rosenbergas (nesmurtinis bendravimas); Somadeva Vasudeva (Šiva Tantra); 
Dharmabodhi Saraswati (Tantrinė joga); taip pat Adyashanti (meditacija). 
Harishas yra knygos „Tantra Illuminated: The Philosophy, History and Practice 
of a Timeless Tradition“ autorius. 

Jogos psichologija yra vertingiausias mokslas pasaulyje. Labai linkėčiau, kad šio 
mokslo siektų mano anūkas, kad jis būtų dėstomas visuose universitetuose. 
Kodėl?  Todėl, kad ši psichologija žmogutį transformuoja į Žmogų. Terminas 
„nušvitimas“ apipintas legendomis. Savo straipsnyje "Pabudimo 
etapai" Harishas kalba apie kelią į nušvitimą. Laimingi tie, kurie to mokosi.  
Specialybę galima pasirinkti ir vėliau,  bet dvasiniai mokslai – patys svarbiausi . 
Negaliu pasakyti, kiek dvasingumo įgyja pasaulio religijų atstovai, bet iš to, ką 
mačiau savo ilgame gyvenimo kelyje, dvasingų kunigų mačiau vos kelis. Man 
atrodo, kad kunigams svarbiausia yra tarnystė bažnyčiai, o ne žmogui. Jokie 
pamokslai ir jokios mišios žmogaus netransformuoja. Mistikai ir visi šventieji 
savo patirtimi įrodė, kad tik asmeninė pastanga sukaupus visas dvasios ir valios 
jėgas į vieną tikslą – atsidavimą Dievui, gali žmogų paversti „šviesos vaiku“.  
Skaityti knygas reikia, – jos motyvuoja, bet giliau suprasti jogos psichologiją gali 
tik praktika su labai patyrusiu meistru. Taigi, žodžiai „pabudimas“ ar 
„nušvitimas“ yra raktas į dvasinį gyvenimą. Tai tikrai ne Saulės ratas sporto 
klube. 

........................



PABUDIMO ETAPAI

Christopheris Wallisas teigia, kad žengiantys dvasiniu keliu žodį „nušvitimas“ 
(enlightenment) ypač netinkamai vartoja ir labai prastai jį suvokia, o tai gali 
tapti kliūtimi dvasiniame kelyje. Žodis "pabudimas" (awakening) yra geresnis, –
jis veda prie dvasinės praktikos tikslo supratimo. 

 
Christopher Hareesh Wallis

Žodžio „nušvitimas“ (enlightenment) apibrėžimas dvasine prasme, skirtingai nuo 
racionalistinio požiūrio Oksfordo žodyne, reiškia „veiksmą arba būseną, kai 
pasiekiamos arba įgyjamos dvasinės žinios ar  staigus minčių nušvitimas“. Pagal šį 
apibrėžimą šis žodis, anot Autoriaus, yra artimiausias tiesos priešas. 

Christoferis aiškina, kad jei žinias būtų galima išreikšti žodžiais ar kokiais simboliais, 
tai juos būtų galima perduoti tiesiogiai ir jie vestų į nušvitimą... „Jei tokios žinios 
egzistuotų, tai jau būtų atrastos, o didžioji žmonijos dalis jau būtų nušvitusi; o  
daiktavardis „nušvitimas“ yra suprantamas kaip būsena, kurioje žmogus 
pasiekė galutinį nušvitimą ir pažino egzistencijos paslaptį...Šioje klaidingai 
interpretuotoje paradigmoje yra tik dvi būsenos: arba tu esi nušvitęs, arba ne. 
Jei tikite, kad taip ir yra, greičiausiai stengsitės iš visų jėgų siekti Absoliuto, nors 
pats siekis ir siekio samprata pakerta dvasinio pabudimo galimybę. Be to, jūs 
greičiausiai imsite tikėti, kad tas įsivaizduojamas laimėjimas iškels jus virš kitų 
žmonių, o toks hierarchinis mąstymas yra dvasinio pabudimo priešingybė“.

Šitokio išaiškinimo turėtų pakati, kad pradedantysis suvoktų esmę: nieko veltui ir 
greitai negausi, net jei labai norėsi ir ilgai lauksi. Tad jei jūs irgi laikotės minėto 
nušvitimo apibrėžimo, ir tiki, kad „šiame gyvenime tai pasiekiama“, reikia tik 
stengtis...žiauriai klysta. Tokio „nušvitimo būsena taip išaukštinama ir 
mitologizuojama“, kad daugelis praktikuojančių jogą ar meditaciją, tiki tokia 



galimybe sau. Deja, Autorius nuvilia, – tai tėra „smarkiai išpūsto ego“ būsena. 
Senovės asmenybės, kaip Buda ar Ramana Maharshi, taip aukštai iškeltos ant 
pjedestalo, kad kai kurie žmonės tiesiog nemato galimybės sau pasiekti tokio 
rezultato. Tai ką daryti ir kuo tikėti?

Christoferis pateikia unikalią formulę visiems, tikintiems nušvitimu: „žodis 
„nušvitimas“ yra tikras tiesos priešas, kurį aš (...) labiau mėgstu vadinti 
„nuolatiniu būdravimu“. Terminas „Abiding awakening“  – reiškia stabilų, 
nuolatinį pabudimą. Tai yra tokia dvasinė būsena. Esmė ne žodžio teisingume.  
Svarbu suprasti, ką turime omenyje po šiais žodžiais ir kodėl vieno termino 
vartojimas yra naudingesnis už kitą. Aš ir pati stengiausi išversti tuos Autoriaus 
sakinius taip, kad jums būtų aišku, kame reikalas. 
Anot Christoferio „dvasinis pabudimas  yra spektras iš daugybinių taškų ant jo, ir 
todėl jis įmanomas kiekvienam žmogui, ir dar daugiau jis įmanomas tiems, kurie jau 
pabudę. Pirmas dalykas, kurį reikia padaryti, yra apibrėžti, ką norime pasakyti žodžiu 
„pabudęs“ (awakening – stabilus, nuolatinis pabudimas, t.y. tokia dvasinė būsena) ir 
jo giminingomis formomis, tokiomis  kaip „prabudęs“  (awakeness  – buvimas 
prabudusiu, buvimas pabudimo būsenoje). Žodis „pabudimas“ (ir giminingi žodžiai) 
tapo tokie įprasti, kad lengvai pamirštame, kad iš tikrųjų tai yra metafora, 
reiškianti tai, kad mes neturime originalaus žodžio anglų kalba (arba bet kuria 
Europos kalba). Ši metafora reiškia, kad viskas, apie ką kalbama, tolygu pabudimui iš 
miego. 
Aš neketinu jūsų mokyti pabudimo meno, – bet pakaks to, kad dabar žinosite, jog 
žongliruoti tomis metaforomis, susijusiomis su nušvitimu ir pabudimu, nedera. 
Geriau jų ir neminėti. Ateis laikas, iš praktinės patirties, ir jūs suprasite, kas yra kas. 

Kai jūs nebebalsuosite už žmogų, kuris padarė nusikaltimą ir „nusiplovė rankas“  
kaip Pontijus Pilotas, – jūs jau galėsite save laikyti prabudusiu. Tada suvoksite, kokie 
žmonės už tokius „pilotus“ balsuoja...

Autorius dar patikslina: šis nesusipratimas dėl terminų kyla todėl, kad žmonės 
painioja supratimą ir tikėjimą dvasine filosofija su pabudimu, o tai vyksta labai 
dažnai. Pabudimas yra „pokytis paradigmos, kuri naujai sukonfigūruoja jūsų 
suvokimą apie viską“. Jis painiojamas su tam tikru pergyvenimu ar patirtimi, nes 
dažnai šį paradigmos pokytį lydi reikšmingi, net dramatiški patirties elementai. Šie 
patirties elementai yra nepastovūs, tuo tarpu pabudimas veda į stabilią būseną.“

Buda mokė, kad nirvana yra pastovi būsena, bet ne todėl, kad tai yra kažko atradimas, 
–  greičiau,kad tai yra kai ko praradimas. Praradimas kliedesių ir painiavos  apie 
tikrovės ir/arba savo prigimtį. „Visa, kas atsiranda, žinoma, praeina, bet tai, kas 
nustojo būti, gali išnykti amžiams. Štai kodėl nirvana pažodžiui reiškia 



„nutraukimą“. Klaidingi įsitikinimai nutrūko, o jų pasitraukimas reiškia kitokią 
egzistencijos paradigmą“. 

Christoferis lyg ir paguodžia, kad ne viskas įvyksta staiga, o palaipsniui...Bet  kai 
kada būna ir staigių nušvitimų...Gyvenimas nenuspėjams ir tikrai nuo ego 
nepriklauso. Klaidingi įsitikinimai nyksta palaipsniui, išsenka dėka (teisingos) 
dvasinės praktikos. Autorius aptaria įvairius pabudimo etapus. Tai gali būti įdomu 
tiems, kurie pasišvenčia eiti dvasiniu keliu į Šviesą. 

Pats Autorius pripažįsta šio mokymo prieštaringumą: „pabudimas savo prigimtimi 
gali būti ir staigus, ir laipsniškas. Įžvalgos ir suvokimai yra maloni šio proceso 
dalis. Integracija daugeliui yra pati sunkiausia dalis. Tačiau būtent šių gilių 
įžvalgų apie tikrovės prigimtį integravimo procesas daro didžiausią įtaką 
gyvenime. Be integracijos net galingos įžvalgos gali tiesiog...išnykti. Be mokytojo 
ir (arba) terapeuto, palaikančio integraciją, jūsų supratimas gali būti 
asimiliuotas proto ir paverstas įsitikinimais, stiprinančiais išpūstą įvaizdį arba 
„dvasinį ego“. Svarbiausia žinoti (tiems, kuriems rūpi kitų gerovė), kad be 
integracijos vargu ar jūsų pabudimas kam nors duos reikšmingos naudos. 
Atrodo, lyg ir atradote savyje nuostabiausią palaimingos šviesos šaltinį, tačiau 
jis negali veiksmingai tekėti, kad jus pakylėtų ir būtų naudingas kitiems, kol pati 
psichika nebus suderinta su ta šviesa. Žinoma, tai tik metafora. Taigi, viską 
reikia persvarstyti atsižvelgiant į tai, ką supratote kiekviename svarbiame 
pabudimo etape. Šis vertybių pervertinimas kai kuriuose santykiuose gali būti 
labai subtilus, o kituose  –  akivaizdus, priklausomai nuo asmens“.

..................................

* Christopher Wallace straipsnį jums pristačiau remiantis publikacija rusų k. «Этапы прозрения» 
(„Pabudimo etapai“) žurnale eroskosmos.org. Paryškinimai – mano. Foto hareesh.org.

** Abiding awakening – stabilus, nuolatinis pabudimas (t.y. tokia dvasinė būsena);

awakeness – buvimas pabudusiu, buvimas pabudimo būsenoje;

enlightenment – nušvitimas. 

......................................

DVASINĖ PATIRTIS IR PAKLYDIMAI

Sumanymas vargšą Indijos berniuką Džiddu Krišnamurtį paversti Jėzaus 
Kristaus antrininku buvo ne tik ydingas, bet ir nusikalstamas. To sumanymo 



ėmėsi Tarptautinė teosofų draugija vadovaujama pagarsėjusios tuomet rusų 
emigrantės  ponios J.Blavatskajos. Jos draugijos veikla padarė milžinišką žalą 
krikščionybei ir Indijos dvasinei tradicijai. Anglų mokslininko, istoriko Peterio 
Washingtono  knyga „Ponios Blavatskajos babuinas“ * šiurpina: grupė 
avantiūristų sumanė „apmokyti“ ir paskelbti Mesijumi Indijos berniuką Džiddu 
Krišnamurtį. Tačiau, nepaisant dirbtinai sukurtos jam šlovės, Džiddu gyvenimo 
išvirkščioji pusė buvo pilna kančios ir veidmainystės. Neseniai iškilo į paviršių 
jo, dvasiškai sužaloto žmogaus, tikrasis gyvenimas tarp „globėjų“. Tai 
pamokanti istorija, kaip nedori „guru“ vardan šlovės ir pinigų žaloja žmones ir 
kelia sąmyšį visuomenėje. Labai keista, galvojau, kodėl iki šiol ta knyga nebuvo 
išversta į lietuvių kalbą. Kai ją perskaičiau, – supratau: ji neįdomi mūsų 
visuomenei, nes ją užgožia tos rusų aferistės ir apsišaukėlės kultas, kuris 
priimtinas net filosofams  su moksliniu laipsniu. 

NUŠVITIMAS PER PRIEVARTĄ NEĮMANOMAS!

Anglų mokslininko Peterio Washingtono knyga yra gilus tyrimas apie vieną dvasinio 
gyvenimo klodą, neabejotinai paveikusį šiuolaikinę Europos ir Amerikos kultūrą. 
Autorius nagrinėja vieną sociokultūrinį fenomeną, remdamasis įvairiausiais, kartais 
skandalingais „Vakarų guru“ (taip buvo vadinamas Dž.Krišnamurtis) gyvenimo 
faktais, dokumentais bei amžininkų liudijimais.



Džiddu Krišnamurtis

Knyga, pagrįsta istoriniais faktais, pasakoja apie teosofų draugiją**, kurią įkūrė rusų 
emigrantė Jelena Petrovna Blavatskaja (JPB). Knyga pasakoja apie Džiddu 
Krišnamurčio gyvenimą, analizuoja jo asmenybės raidą, teosofų draugijos aferas, 
siekiant sukurti Antrojo „Kristaus Atėjimo“ variantą. Laimei, žmogiška Džiddu 
išmintis grąžino jam sveiką protą ir jis atsisakė Pasaulio Mesijaus rolės. 

Istorija buvo tokia: 1909 metais teosofės Jelenos Petrovnos Blavatskajos (JPB) 
sekėjai Ch. Leadbeateris (1854–1934) ir A.Besant (1847–1933) paskelbė, kad Džiddu 
Krišnamurtis yra tas asmuo, į kurį įsikūnys ateisiantis Pasaulio Mokytojas. 1911 buvo 
įsteigta Tarptautinė Teosofų Draugija (TTD), o jos vadovu buvo paskirtas Dž. 
Krišnamurtis. 1922 jis ėmė tolti nuo teosofijos, 1929 paleido draugiją atsisakydamas 
jam priskirto mesianistinio vaidmens. Jis teigė, kad nei priklausymas kokiai nors 
organizacijai, nei kokio nors tikėjimo ar dogmos išpažinimas, nei filosofinis 
pažinimas ar psichologinė technika neveda į tiesą ir kad ji gali būti suvokta tik 
perpratus savo proto turinį. Džiddu istorija moko, kaip atsargiai dera rinktis savo 
„guru“, o jų gana daug. 

Neseniai pasirodė dar viena knyga, kuri nuogai "nurengė" šį guru ir parodė slaptąją jo 
gyvenimo pusę, kurioje buvo daug moterų, daug sekso, veidmainystės, nežmoniško 
godumo turtui. Tą knygą parašė jo globėjos dukra, remdamasi pas motiną  rastais 
laiškais ir savo prisiminimais. Nors šio "mistiko" vardas dar vis pasirodo, dažnai 
cituojamas, bet daugiau kažką komentuoti nėra prasmės. Rodos, teosofų veikla 
išnarstyta iki kauliukų ir nebekelia jokių emocijų, tačiau vis dar „pakabina“ kokį 
ezoteriką, nepaisant pasibaisėtino Blavatskajos polėkio aprėpti visą pasaulį... 

Jei esate smalsūs, surasite žemiau esančios knygos autorę ir perskaitysite ją patys.



Jūs galvojate, kad tai buvo seniai ir visa ta teosofų veikla pamiršta? Ne, teosofai 
gyvuoja ir šiandien. Vydūno,** didelio teosofijos garbintojo, pasekėjai dar suburia 
grupę fantastų, ypač iš neopagonių būrio, ir nors visuomenei jie didelės įtakos neturi 
(neopagonybė nėra įteisinta), bet gi kai kurie prorytietiškos orientacijos politikai ir 
visuomenininkai turi vilčių neopagonizmą paversti Lietuvos religija. Liūdna, kad  
liaudiškų kultūros tradicijų garbintojai juos palaiko. Jei į jų tinklą patektų koks naivus 
jaunuolis, iš jo pasprukti būtų sunku... 

Tegu skaitytojai patys įsitikina teosofinių fantazmų „kerais“ ir pamatytų, kaip į 
„padanges“ linkęs protas trokšta perdaryti Realybę pagal save. Naudotis 
krikščionybės istorija ir iš jos susikurti neprastą gerbūvį sau patiems naivuolių 
sąskaita daug kas mėgsta. Įvairiais pavidalais įvairiose pasaulio šalyse pasirodo 
„pranašų“ ir „gelbėtojų“. Ir pas mus jų yra. Piterio Wachingtono knygos 
„Ponios Blavatskajos babuinas“ skyrių šiek tiek patrumptą parengiau jums kaip 
anotaciją. Pačią knygą lengvai rasite internete rusų arba anglų kalba. 

............................................

Vienas minėtos knygos skyrius pavadintas „Berniukai ir dievai“.  Peteris 
Washingtonas apibrėžia „teosofiją“ kaip dvasinį mokslą dviem šio žodžio prasmėmis. 
Labai svarbu atkreipti dėmesį, kad teosofijos religinės žinios arba dogmos gaunamos 
„okultiniais metodais“ ir jos skirtos TTD nariams praktikuoti atsidavimą ir 
paklusnumą, psichinių gebėjimų ugdymą. 



To mokymo esmė buvo „kelio“, kuriuo eidamas žmogus gali tobulėti dvasiškai, idėja. 
JPB buvo linkusi pabrėžti, kaip sunku paprastam mirtingajam sekti „keliu“, o jos 
sekėjas Leadbeateris sumaniai apvertė šią formulę aukštyn kojomis ir pareiškė, kad 
„nei vienas glaudžiai su juo susijęs asmuo negali būti paprastu mirtinguoju ir todėl 
visi iš jo aplinkos iš tikrųjų eina tuo „keliu“. Tokiu būdu tarp teosofų atsirado 
savotiška dvasinių dorybių sistema, kurios link turėjo judėti Leadbeaterio draugai ir 
mokiniai“. Leadbeaterio bendražygė Annie Besant su tuo susitaikė, bet ir visais 
įmanomais būdais skatino savo mokytoją. 

Pati Annie Besant atsidavė „savo aistrai kurti naujas organizacijas draugijoje“, rašo 
knygos autorius. Nuo jos išrinkimo prezidente 1907 m. iki Pirmojo pasaulinio karo 
pradžios 1914 m., Annie Besant įkūrė arba aktyviai rėmė šias draugijas: „Teosofinės 
tarnystės komitetą“, „Indijos Sūnūs“, „Indijos Dukros“, „Teosofinės veiklos 
komitetą“, „Kylančios Saulės ordiną“, „Rytų Žvaigždės ordiną“, „Pagalbos 
nepasiturintiems Indijos studentams komitetą“, „Rožės ir Kryžiaus Šventyklą“, 
„Teosofinį Sanjaso ordiną“, „Parengiamąją gyduolių lygą“, „Šv. Kristoforo lygą“, 
„Aklųjų tarnus“, „Šiuolaikinės minties lygą“, „Pasaulinės taikos tvarką“, „Menų 
broliją“, „Maldos lygą“, „Atpirkimo lygą“, „Žmogaus studijų lygą“, taip pat bent 
keliolika budistinių mokyklų ir Teosofinį banką Suomijoje.

Ponios Besant organizacijų ir Leadbeaterio įsakymų ir ritualų dėka išplito milžiniškas 
teosofinės simbolikos srautas. Teosofų idėjimo pamatas buvo labai silpnas, nes patys 
skelbėjai mėgo žemiškąjį gyvenimą ne mažiau nei „dangiškąjį“ ir visi šaipydavosi iš 
Annie Besant,  kuri aukštino „vidinį žmogaus vystymąsi“, o pati buvo buvo labai 
atidi savo išvaizdai. Ji puošdavosi teosofiniais ordinais, kuriuos jie patys su 
Leadbeateriu ir kūrė. Jie aistringai mėgo ceremonijas,paradinius drabužius ir ritualus 
savęs išaukštinimui.



Charles Webster Leadbeater

O ponas Leadbeateris lygiai taip pat elgėsi su „dangiškais stebuklais ir prognozėmis“. 
Pati JPB niekada nepavargdavo kurti okultinių reiškinių. Ji gudriai „išprognozavo“ 
savo apie pranašystes apie didelius dvasinius įvykius. Ji pareiškė: „Joks Rytų 
išminties meistras nepasirodys nei Europoje, nei Amerikoje ir nieko ten nesiųs...iki 
1975 m.“ (Jos preliminaraus Memorandumo datos), t.y. jau po jos mirties. Ir niekas 
negalės jos apkaltinti neišsipildžiusios prognozės. 

Tačiau Leadbeateris buvo gerokai už savo mokytoją drąsesnis ir pareiškė, kad  
Viešpats Maitrėja*** (tapatinamas su Jėzumi) netrukus pasirodys žmonėms, paskelbs 
naujos eros pradžią, ir kad jis, Leadbeateris, ieško tinkamo įrankio Pasaulio Mokytojo 
apsireiškimui. Tai suteikė jam galimybę išbandyti daugybę patrauklių berniukų. 
Homoseksualusis Leadbeateris išbandė ne vieną kandidatą tam vaidmeniui atlikti, kol 
pagaliau atrado perspektyviausį „indą“, į kurį turėjo tilpti Mesijas. Ir tai buvo Džiddu 
Krišnamurtis. 

Leadbeateris su padėjėjais, Ernestu Woodu ir Johanu van Manenu, maudydamiesi 
jūroje pamatė stebuklą – ypatinga aura švytintį, vandenyje besitaškantį indų berniuką. 
Jis buvo purvinas, neprižiūrėtas ir nelabai gražiai elgėsi su kitais. Kaip bebūtų 
pasirinkimas buvo greitas ir Leadbeateris pranešė savo sekėjams, kad būtent šiam 
vaikui lemta tapti didžiuoju Mokytoju – net didesniu už pačią ponią Besant.

Džiddu buvo valstybės tarnautojo, skurdžiai gyvenusio pensininko, uolaus teosofo 
sūnus.  Leadbeateris pavadino jį Krišnos vardu. Jis uždėdavo berniukui ranką ant 

https://en.wikipedia.org/wiki/File:CWL_1914.jpg


galvos ir tyrinėdavo jo „praeities įsikūnijimus“. Po kurio laiko jis pranešė sensaciją, 
kad atrastas naujas berniukas – Viešpaties Maitrėjos avataras. Džiddu buvo 
nupraustas, švariai aprengtas ir mokomas  teosofinių gudrybių.

Kad suprastumėte visą teosofinių fantazijų absurdą, pacituosiu: „Taigi, 40 000 
m.pr.Kr. Leadbeateris buvo Annie Besant žmona, o Krishnamurtis – jų vaikas; o 
12000 m.pr.Kr. Leadbeateris vedė Francesca Arundale Peru, o jų vaikai buvo 
Bertrandas Keightley ir A.P. Sinnett. Kitose epochose ponia Besant turėjo dvylika 
vyrų, kuriems vakarienei patiekdavo keptas žiurkes; o Julijus Cezaris buvo vedęs 
Jėzų Kristų. Trumpai tariant, Leadbeateris pagimdė didžiulę kosminio dydžio muilo 
operą, kurioje buvo daugiau nei du šimtai personažų. Nenuostabu, kad tokioje 
sudėtingoje sistemoje kartais pasitaikydavo prieštaravimų ir neatitikimų“.  Tačiau 
labai dažnai teosofijos „mokslų“ kūriniai susilaukdavo pačių narių nepasitenkinimo, 
nes kai kurie teiginiai prieštaraudavo vieni kitiems ir galų gale paaiškėjo, kad jie 
buvo kuriami be jokio ryšio su aukštosiomis „dvasiomis“, o tiesiog buvo JPB ir 
Leadbeaterio fantazijos produktai. 

Beje, visi teosofijos draugijos nariai buvo įtraukti į tą muilo operą su savo 
vaidmenimis. Įdėjos ppropagandai Leadbeateris leido ir specialų žurnalą, kuris iš 
pradžių buvo platinamas ir turėjo gausią skaitytojų auditoriją. Vėliau susidomėjimas 
juo nyko ir nyko. Skandalai draugijoje irgi darė juodą darbą. Neblėso tik 
Leadbeaterio entuziazmas Krišnamurčiui. Berniuko mokytojų buvo ne vienas, jie jį 
bausdavo mokytojai berniuką griežtai bausdavo už jo kvailumą ir nedėmesingumą, o 
vieną kartą Leadbeateris jam smogė. „Krišnamurtis prisiminė šį epizodą visą likusį 
gyvenimą. Jis aiškiai neturėjo ypatingų gebėjimų mokslui. Po dvidešimties metų jis 
prisipažino, kad niekada nesugebėjo perskaityti nė vienos teosofinės knygos nuo 
pradžios iki pabaigos, jau nekalbant apie jos turinį“. 

Kaip bebūtų Krišnamurčio okultiniai sugebėjimai vystėsi „nepaprastai greitai“. Po 
mažiau nei penkių bandomųjų mėnesių jis tapo visateisiu teosofijos draugijos 
mokiniu. 1909 m. Annie Besant irgi ėmėsi Krišnos auklėjimo. Kadangi Džiddu 
neturėjo motinos, jis prisirišdavo prie švelnių moterų. Pagaliau Džiddu globėjai 
nusprendė berniuką pasisavinti.  Annie ištraukė juos iš šeimos, iš tėvo glėbio, kuris 
dėl to labai ilgai pergyveno. Senasis tėvas ėmė apgailestauti dėl to, ką padarė ir 
pradėjo skųstis dėl per didelės savo vaikų priklausomybės nuo Leadbeaterio...

 Maža to, siekdama „sėkmingiau atlikti misiją“ ( išugdyti Memsiją) Annie nusprendė 
išvežti berniukus į Londoną. Tam reikėjo jų tėvo leidimo. Annie kreipėsi į jį su tokiu 
prašymu. Nenoriai, bet tėvas vis dėlto sutiko išleisti vaikus į tolimą šalį, linkėdamas 



jiems gerovės, bet su sąlyga, kad „jie bus kuo toliau nuo abejotinos Leadbeaterio 
įtakos. Annie Besant sutiko su jo sąlygomis, tačiau beveik iš karto jas sulaužė“.

Nepasakosiu, kas vyko toliau, bet tie teosofijos draugijos lyderiai siekė tik vieno 
tikslo, kuo greičiau pristatyti būsimąjį Maitrėją. „1911-ųjų gruodį vykusiame „Rytų 
Žvaigždės ordino“ susirinkime buvo paskelbta, kad Krišnamurtis, kaip pirmasis 
Draugijos pirmininkas, turi įteikti susirinkusiems Draugijos nario pažymėjimus. Anot 
Leadbeaterio, susirinkusieji matė stebuklingą virsmą, panašų į Šventosios Dvasios 
nusileidimą ant apaštalų Sekminių dieną; ir eilinė žemiškoji bendruomenė įsitraukė į 
Dieviškąsias paslaptis“. 

...Krišnamurčiui buvo „lemta tapti vienu iš milijonų, netekusių įprasto gyvenimo 
būdo, bet ir neprisirišusio prie kitokio. Vaikystėje neteko mamos, dabar jam teko 
skirtis su tėvu, šeima ir tėvyne. Vėliau jis taps laisvu žmogumi, be jokių ypatingų 
prisirišimų ar atsakomybės jausmo kitiems. Tokios sąlygos turėjo tapti jo milžiniško 
moralinio ir dvasinio autoriteto šaltiniu. Jie gi tapo jo klaidų ir begalinių emocinių 
išgyvenimų šaltiniu“.

Džiddu ėmė globoti garsaus „architekto Edwino Letyenso žmona ledi Emily. Ledi 
Emily gimė 1874 m. Ji buvo pirmojo Littono grafo, Indijos vicekaralio, dukra ir 
proanūkė Bulwer-Lyttono, kurio romanai kadaise įkvėpė pačią Madame Blavatskają. 
Taigi ji buvo iš anksto pasiruošusi tapti okultizmo su indišku skoniu pasekėja“. 

Ta antroji „mama“, buvusi pamaldi krikščionė tikėjo, kad Antrasis Atėjimas įvyks jos 
gyvenime. Vėliau ji įklimpo į Teosofų draugiją ir tapo „kūnu ir siela atsidavusi 
teosofijai“. Pamačiusi Krišnamurtį stotyje, ji jį karštai pamilo. „Nors ši meilė buvo 
daugiausia motiniška ir romantiška, joje buvo ir erotinių elementų, nors turėjo 
prabėgti keleri metai, kol Emily sau tai prisipažino. Ji nebuvo patenkinta savo vyru – 
žavingu, šmaikščiu, pasaulietišku ir tokiu paprastu vyru, šalia kurio teko atlikti 
tiesiog atsidavusios žmonos vaidmenį. Krišnamurtis buvo tamsiaodis, egzotiškas, 
pažeidžiamas, gražus, valdingas, reikalaujantis pagarbos ir kartu palaiminimo“. 

Žodžiu berniukai siekė mokslų, nors Krišnamurčiui jie nesisekė, jis neišlaikydavo 
egzaminį...Tuo tarpu Leadbeateris ir Annie Besant toliau organizavo paramą, 
reikalingą Krišnamurčio misijai atlikti. „Ezoterinis filialas jau buvo sustiprinęs savo 
pozicijas, – jo nariai turėjo tiesiogiai atsiskaityti prezidentui ir tokiu būdu ruoštis 
Pasaulio Mokytojo atėjimui. Anksčiau Filialo tikslai nebuvo konkrečiai paaiškinami, 
bet dabar, kai tapo žinoma, kas yra šis Mokytojas, Filialas turėjo aukoti jam savo 
darbą; tuo tikslu buvo sukurti atitinkami inicijavimo etapai su savo skiriamaisiais 
ženklais, juostelėmis ir medaliais. Rytų Žvaigždės ordinas gausėjo, o bendras 



draugijos narių skaičius išaugo nuo trylikos tūkstančių 1907m. iki šešiolikos 
tūkstančių 1911m., kai į jį kas savaitę buvo priimami nauji kandidatai. Netrukus 
paaiškėjo, kad Pasaulio Mokytojo figūra turėjo stulbinantį poveikį teosofijos 
populiarumui. 1920 m. Krišnamurčio šlovė padėjo Teosofų Draugijos narių skaičių 
padidinti iki trisdešimt šešių tūkstančių, o 1928 m. jų buvo keturiasdešimt penki 
tūkstančiai“.

Annie Besant, paskatinta Leadbeaterio, pavertė Draugiją savotišku teatru su 
prabangiomis dekoracijomis, įmantriais ritualais, puošniais kostiumais ir 
blizgančiomis dekoracijomis. Tačiau 1914 m. Leadbeateriui, kurį aršiai kritikavo ir 
pulte pulė induistų spauda, teko palikti Indiją ir... jis apsigyveno Australijoje. 
Sidnėjuje Leadbeateris su vienu senu neprieteliu susitaikė ir „įkūrė „Rožės ir 
Kryžiaus Šventyklą“, paremtą Rozenkreicerių tradicijomis, su ritualais, įkvėptais 
mistiko grafo Sen Žermeno“. Tarp teosofų ir bažnyčios rėmėjų vyko nuolatiniai 
skandalai. Leadbeateris įsivėlė į masonų veiklą. Su tuo pačiu veikėju įkūrė 
Liberaliųjų Katalikų Bažnyčią. 1916 m. jis tapo jos kunigu, o po septynių dienų (!) 
buvo pašventintas vyskupu. „Nuo tada jis mieliau ėmė vadintis „vyskupu 
Leadbeateriu“ ir pradėjo dėvėti purpurinius drabužius, didžiulį kryžių ant krūtinės ir 
ametisto žiedą“. JPB tai nepatiko. Tačiau kai kuriems teosofijos lyderiams ta 
„bažnyčia“ patiko ir po Pirmojo pasaulinio karo jos filialai atsirado Europoje. Tačiau 
Leadbeaterio pati Europa nebedomino.  Knygos autorius pasakoja, kad „vyskupo 
šlovė buvo trumpalaikė. Kai kurie teosofai, raginę „sugrįžti pas Blavatskają“, padarė 
jį pagrindiniu savo išpuolių taikiniu. Jie taip pat prisiminė prastą jo reputaciją. 

Teosofai ėmė kritikuoti Leadbeaterio „ketinimą interpretuoti JPB  kaip savotišką Joną 
Krikštytoją, skelbiantį Kristaus atėjimą. Mūšis teosofų draugijoje kaito iki 
raudonumo. Tik viena naivioji „Annie nekreipė jokio dėmesio į kritiką. Ji ramiai 
gūžčiojo pečiais nuo išpuolių ir toliau tęsė savo reikalus Indijoje, kur 1913 m. lapkritį 
susitiko su Mokytoju Riši Agastju, Didžiosios Baltosios Brolijos nariu, atsakingu už 
Indiją. Jis nuvežė ją į Šambalą ir surengė susitikimą su Pasaulio Valdovu. Valdovas 
paprašė ponios Besant siekti Indijos savivaldos, ir ji sutiko“. Šis sprendimas tik 
padidino tų teosofų, kurie priešinosi Anni vadovybei, nepasitenkinimą...Bet, kol vyko 
kova ten, juos pasiekė gandai iš Australijos, kad „Leadbeateriui vėl pareikšti įtarimai 
dėl amoralaus elgesio, – ir šį kartą juo susidomėjo policija“.

...........................................

* Питер Вашингтон. Бабуин мадам Блаватской. История мистиков, медиумов и 
шарлатанов, которые открыли спиритуализм в Америке. Tą knygą rasite: azbyka.ru. Ją 



skaityti verta, kad suvoktumėte, kokią žalą ne tik Krišnamučiui, bet krikščionybei padarė 
apsišaukėliai „dvasios mokytojai“, kuriuos aš vadinu „ezoterikais“. 

**Vilhelmas Storosta (slapyvardis Vydūnas, vok. Wilhelm Storost; 1868 – 1953 ) – filosofas, 
rašytojas, publicistas, kultūros veikėjas. 

*** Maitrėja (Maitreya, pali = Metteyya) – būsimasis Buda budizmo eschatologijoje. 
Budizmo religijos požiūriu, tai bodhisatva, kuris apsireikš žemėje, pasieks nušvitimą ir 
mokys dharmos. Budizmo rankraščiai byloja, jog Maitrėja bus Budos Šakjamunio įpėdinis.Tokios 
pranašystės užuominų randama visų budistinių srovių, (theravada, mahajana, vadžrajana) 
kanoninėje literatūroje. Ši pranašystė, kaip pareiškimas apie įvykį, įvyksiantį tuomet, kai dharmos 
mokymas bus užmirštas yra priimtina daugeliui budistų. Wikipedija.com. 

.....................................................

VI dalis

PRAEITIS, NEUŽGIJĘ SKAUDULIAI IR VILTIS 

Grįžkime prie savo religijos reikalų. Jau daugiau kaip 2000 metų mes laukiame 
Kristaus sugrįžimo. Ar krikščionys per tą laiką buvo Jam ištikimi, teisingai ir 
nuoširdžiai vykdė Jo Įstatymą, tą Vienintelį: 

 „MYLĖK VIEŠPATĮ, SAVO DIEVĄ, VISA ŠIRDIMI, VISA SIELA IR 
VISU PROTU. MYLĖK SAVO ARTIMĄ KAIP SAVE PATĮ!

.....................................
Krikščionybės istorija (jos visos čia neketinu skelbti – tai jau atlikta) pilna skausmo, 
žiaurumo, prievartos, melo, veidmainystės, apgaulės, tuščiažodžiavimo, nejautrumo. 
Pirmieji krikščionys, tarp kurių nebuvo dvasinės vienybės, savaip aiškino Kristaus 
Mokymą. Kristaus sekėjus, uoliai skleidusius Mokytojo Žodį iš lūpų į lūpas, 
persekiojo, kankino ir žudė. Po Bažnyčios įkūrimo – viskas pasikeitė radikaliai. 
Pacituosiu istorikus: „Ankstyvaisiais krikščionybės amžiais, buvo keletas 
konkuruojančių sektų, kurios save vadino krikščionimis. Bet po imperatoriaus 
Konstantino I valdymo, krikščionybė ir vietinės valdymo hierarchijos struktūros buvo 
tarpusavyje susietos. Konstantinas Didysis 313 m. Milano ediktu įteisino 
krikščionybę ir 325 m. sušaukė Nikėjos Bažnyčios susirinkimą, kuris suformulavo ir 
susistemino pagrindines tikėjimo tiesas. Krikščionybei įsigalėti padėjo imperatorius 
Teodosijus, 392 m. paskelbęs krikščionybę valstybine religija. Teodosijus 
uždraudė arijonų sektas, ėmė persekioti pagonis.“ * Štai tada, bažnyčios hierarchai, 
gavę palaiminimą iš pasaulietinės valdžios ir jos kuruojami, ėmė elgtis 
„imperatoriškai“. Valdžios galia, šlovė, turtai ir...fanatizmas pamynė visa, kas šventa. 
Meilė artimui liko tik šventraštyje...Prisidengusi „dievo žodžiu“ bažnyčia pirmiausia 



diegė neapykantą  „eretikams“. Žodis „eretikas“ tapo prakeiksmu kiekvienam, kas 
buvo įskųstas, kas tikėjo dievu kažkaip kitaip. Tas baisus žodis tapo ginklu prieš 
moteris, žolininkes, kitatikius. Skundai, noras įsiteikti klebonui, turėti naudos iš 
„eretiko“ turto, pavydas kaimynui gražios žmonos, – skatino „erezijos“ plitimą. 
Piktnaudžiavimas  galia bažnyčiai nešė pelną, ji augo kaip ant mielių. Tačiau, deja, ji 
netapo Gyvybės Duona. Netapo, nes bažnyčia nemokė MEILĖS. Tūkstantmečiais 
kunigai mokė nekęsti svetimo ir „tolimo“. Kristaus Įstatymas buvo pamintas. 

Krikščionybės pirmieji amžiai mena baisų žiaurumą, kai buvo fiziškai naikinami 
„kitokie krikščionys“ – arijonai, katarai, albigiečiai, gnostikai. Liaudyje jie buvo 
vadinami „tobuliaisiais ir tikinčiaisiais“, siekusiais sielos tyrumo, gyvenusiais pagal 
Jėzų. Jie pamokslaudavo, gydydavo žmones, nevalgydavo mėsos, laikėsi skaistybės. 
Katarų judėjimas buvo išplitęs Pietų Prancūzijoje (vadinami albigiečiai), Italijoje, 
Ispanijoje ir Vokietijoje bei Rytų Europoje. Katarų pažiūroms įtakos turėjo gnostikai 
ir manichėjai (III–XIII a.). Pastarieji skelbė religinį dualizmą, jų pažiūrose buvo 
gnosticizmo, budizmo, zoroastrizmo ir kitų religijų elementų. Krikščionybė žiauriai 
valėsi nuo visokių įtakų, bet pati švaresnė netapo. Renesanso epochoje atėjo metas ją 
reformuoti. 

Bažnyčia sustiprėjo (praturtėjo ir įsigalėjo) dėka kryžiaus žygių. Apsiginklavę  
kalavijais  kryžiuočiai „nešė žodį“ pagonims. Ar tie feodalai iš Italijos, Vokietijos ar 
Prancūzijos buvo Dievo pasiuntiniai? Žinoma, ne. Jie buvo okupantai, kokių praeityje 
mūsų protėviai matė pulkus. Net ir okupavus pagonių kraštus reikalai nepagerėjo. 
Kryžiaus žygių istorija jau surašyta, surikiuota. Išvada tokia: „dievo žodis“ buvo 
panaudotas grobikiškiems tikslams. Tai tikrai nebuvo Dievo Žodis. 

Kryžiaus žygių padariniai:*

 Pagyvėjo prekyba, amatai, sustiprėjo Šiaurės Italijos miestai
 Sumažėjo vidutinių vasalų, o jų žemė atiteko senjorams.
 Paspartėjo socialiniai procesai. Feodalai įvedė piniginę rentą. Pradėjo nykti 

baudžiava.
 Daugelis baudžiauninkų gavo laisvę.
 Kryžiaus žygiai buvo grobikiški, bet pagyvino kultūrą. Susipažinta su rytietiškais 

augalais, įvyko pasikeitimų buityje.
 Nublanko dorovinės vertybės ir idealai

Tokia istorija. O šiandien? Pastaruoju metu pastebiu, kad kai kuriems kunigams 
artimesni tapo Mozės įstatymai: nevok, nežudyk, nemeluok...ir t.t. Jie leidžia „pilstyti 
vandenėlį“, t.y. moralizuoti apie dorą gyvenimą. Ne dvasinį. Moralės normos be 
Meilės yra tuščias burbulas. Moralizavimu galima pridengti net pačius juodžiausius 
ketinimus ir veiksmus. Dvasingas (ne religingas) žmogus pats atsakingas prieš Dievą. 
Jam pasaulietinių moralės normų nebereikia. Klausimas, kokia galėjo būti bažnyčia, 



jeigu ji būtų sekusi Kristumi, dabar atrodo pavėluotas. Yra, kaip yra. Tačiau tas 
klausimas nėra tuščias, kai kalbame apie prasmę ir dvasingumą, apie šiuolaikinės 
bažnyčios dvasinę būklę. Krikščionybė galėjo tapti dvasingumo versme visam 
pasauliui. Dabar jos vietą pamažu užima budizmas ir kitos religinės srovės. Romos 
imperijos dvasia – kariauti ir užkariauti – užkrėtė bažnyčią galios sindromu ir ... 

Kodėl šiandien bažnyčia ne tvirta kaip „uola“, o silpna ir pikta? Ji niekada 
nepripažino istorinių klaidų kaip ir visi užkariautojai! Neatgailavo nei dėl kryžiaus 
žygių padarinių, nei dėl Inkvizicijos žiaurumų, nei dėl „raganų“ deginimo, nei dėl 
pedofilijos. O kur dar psichologinis smurtas! Matyt, taip gyventi bažnyčios tarnams 
patogiau. Jie iki šiol drįsta mus mokyti, auklėti, rūstauti, kaltinti...Tačiau kviesti 
Dievo vaikus į meilės dialogą, į bendrystę, į širdžių atvirumą, susitaikymą – ne. 
Dievo Žodis į mūsų kraštą buvo atneštas smurtu, o ne meile. Turėjo praeiti dar ne 
vienas šimtas metų po Lietuvos Krikšto, kad krikščionybė taptų „sava religija“. 
Pyktis gal ir išnyko, bet istorinės nuoskaudos liko iki šiol. Lietuviai vis negali 
pamiršti savo protėvių religijos. Pastaruoju metu neopagonybė ėmė plėsti savo ribas. 
Ją saviems tikslams suskubo pasinaudoti gudrūs politikai. Pagoniškų apeigų 
gerbėjams dera pamąstyti apie tai rimčiau. Garbinti Dievo kūriniją, medžius, augalus 
ar gyvūnus juk niekas netrukdo ir taip, bet ignoruoti Dievą, kuris viską sukūrė, – 
naivu ir nežmogiška. Pastaruoju metu kunigai tapo net įtartinų politinių darinių 
bendrininkais. Nuotraukų iš jų bendrų sueigų nekelsiu. Kas turi akis, susiras. 

Žvelgiant į pasaulio panoramą ir būklę, dvasinės pažangos nematyti. Racionalusis 
protas, sužalotas mokslo religijos, kaip visada piktas, godus, pilnas didybės ir 
žūtbūtinio siekio įrodyti savo teisumą. Dievo tokiam protui nereikia. Kas dėl tos 
puikybės kaltas? Kas rodė pavyzdį? Susipriešinimas tarp didelių ir mažų žmonių 
grupių toks didelis, kad kalbėti apie vienybę Dievuje tiesiog nedera. Egoizmas 
sunaikina visa, kas šventa, o savimi pasitikinčio proto panieka Žodžiui, paverčia 
„šviesos vaikus“ tamsuoliais. Bažnyčia norėtų, kad mes būtume kaip medžio 
skulptūrėlės panašūs vieni į kitus. Tačiau Dievas mėgsta įvairovę ir su ta įvairove 
dera tinkamai sugyventi, o ne pyktis. 

Atstumti žmogų lengva, o jį susigrąžinti beveik neįmanoma. Tarp žmonių 
dominuoja ne dvasinis ryšys, o išskaičiavimas, nauda. Taip ir norisi pasakyti 
kunigams: eikite į gatvę, į žmones, kaip ėjo Jėzus, kalbėkite su visais, kvieskite 
jaunuolius  kartu pamedituoti, pabendrauti. Jėzus savo avelių nepalikdavo be 
priežiūros. Ne tokią Bažnyčią Jėzus kūrė. Kai kas pradeda visa tai suvokti ir ima 
siekti dvasingumo savais būdais. 

Atidus žvilgsnis į tai, kas vyksta mūsų visuomenėje (ne tik Lietuvos), leidžia 
pastebėti, kad kai kuriems kunigams ir politikams, labiau patinka remtis 
Dekalogu, o ne „sunkiuoju“ Jėzaus Kristaus Įstatymu. Kas jaučiasi esantis 
aukščiau virš tavęs, – tas tave moko, tau draudžia, tave bara, bet niekas iš tų 
„viršuje“ esančių nekalba apie meilę ŽMOGUI. Tame įžvelgiu Dekalogo 



fariziejiškumą. Būti fariziejumi – tapo madinga. Aš nepriminsiu, – visi žino, ką 
jie padarė Tam, kuris skelbė TIESĄ ir MEILĘ. Kiekvieno tokio „esančio 
aukščiau“ pamokslavimas, priverčia susigūžti: „Štai dar vienas fariziejus!“ 
Labai lengva kitą barti, mokyti, teisti. (Mea culpa. Visi suklumpa.) Kovoti su 
blogiu dera. Tačiau dera ir suvokti, su kokiu blogiu kovoji? Kristus irgi buvo 
kovotojas. Bet atlaidus. Tikintiesiems Juo atleisdavo. Vykdantis Pagrindinį 
Įstatymą,  gyvenantys tik JUO,  išsprendžia visas problemas, tvyrančias mūsų 
galvose. Meilė – sakralus raktažodis. Kas prie jo prisiliečia, tam iš rankų 
iškrenta visi ginklai, nukreipti į kitą. Jei kas nors jus puola su visu pykčiu, – tas 
fariziejus. Atleiskite jam...Jis vargšas nusidėjėlis. Taigi, grįžkime prie To 
Įstatymo ir atsiverskime.

Ar ne metas Bažnyčiai atsinaujinti iš vidaus. 

Kas iš kunigų imtų vesti žmones pas Gyvąjį Dievą. Bažnyčios sienų paveikslai ir 
skulptūros tapo stabmeldystės išraiška turistiniams srautams pritraukti. Keista, kad 
krikščionys to nepastebi. Pasimeldžia ir išeina. Kas išdrįs apie tai viešai kalbėti? Kas 
pirmas pakvies tikinčiuosius į Meilės pasimatymą? Kas išdrįs eiti prieš Bažnyčios 
valdžią be baimės būti išmestam iš luomo su prakeiksmais. Aš linkusi tikėti 
stebuklais. Ir taško nededu. Aš gerai žinau, kad Bažnyčia sukurta mums, o ne 
kunigams. Bažnyčia priklauso MUMS, ne jiems. Mūsų mokesčiais kunigams 
mokamos algos. Tuo tarpu budistų vienuoliai, net ir vedę, ir šeimas turintys, užsidirba 
lėšų tik iš išmaldos. Jie užsidirba iš artimojo meilės.Tikras paradoksas, ar ne? 
Norėčiau pamatyti kunigą prašantį išmaldos, be storo pilvo ir didingai iškeltos galvos. 

Dvasios Tiesa niekur nedingo. Ji ne padangėse. Ji tebėra ne tik tarp mūsų, bet ir 
mumyse. Pratrynus proto debesėlius – Jos Šviesa pasirodytų kiekvienam. Viltis 
gyva. Tiesiog mylėkime savo Viešpatį visa širdimi, visa siela ir visu protu! Jis 
mums sako:

18 Vaikeliai, nemylėkite žodžiu ar liežuviu,
bet darbu ir tiesa.

19 Tuo mes pažinsime, jog esame iš tiesos,
ir jo akivaizdoje nuraminsime savo širdį,

20 jei mūsų širdis imtų mus smerkti:
Dievas didesnis už mūsų širdį ir viską pažįsta.

21 Mylimieji, jei širdis mūsų nesmerkia,
mes ramiai pasitikime Dievu

22 ir gauname iš jo, ko prašome,
nes laikomės jo įsakymų

ir darome, kas jam patinka.
23 O štai jo įsakymas:

kad tikėtume jo Sūnaus Jėzaus Kristaus vardą
ir mylėtume vieni kitus, kaip jo įsakyta.



24 Kas laikosi jo įsakymų,
pasilieka Dieve ir Dievas jame.

O kad jis mumyse pasilieka,
mes žinome iš Dvasios, kurią jis mums davė.“**

.........................................

Aš tai rašau, nes noriu visus paraginti drąsiai žengti į SAVO Bažnyčią, kuri 
YRA mūsų Širdyse. Iš tų širdžių galima skurti Dievo Karalystę.

....................................................

*Šaltinis: Wikipedija.com

**PIRMASIS JONO LAIŠKAS. 1Jn 3 DIEVO VAIKŲ GYVENIMAS

..............................

BAŽNYČIA ir MES

Kaip tėvai, taip ir bažnyčia turėtų Dievo vaikus (!) mylėti, globoti, ugdyti, o ne  
stumdyti, niekinti ir nuolat ant jų pykti. Nuo tokios bažnyčios, kaip ir nuo blogų 
tėvų, vaikai bėga ir net žudosi. Bažnyčia turi daug priemonių skverbimuisi į 
tikinčiojo širdį. Apart mišių ir viešų apeigų, egzistuoja ir krikščioniška 
meditacija/kontempliacija. Šio dvasinio metodo bažnyčia viešai nepraktikuoja. 
Tam yra priežastis. Niekas to nemokė kunigų. Bažnyčia neišsiugdė tokių 
mokytojų. Tam reikia dvasinės patirties, – ne tik katekizmo. Tai aktuali tema. 
Viešų nuoširdžių pokalbių su tikinčiaisiais apie tai nevyksta. Pasitenkinama tik 
gąsdinimu: sergėk Dieve, tik nesusidėkite su tais budistais, jų meditacijos sukelia 
psichozes, jos pavojingos, atskirs jus nuo Jėzaus Kristaus ir pan. 

Kontempliacija

Kas gi yra meditacija/kontempliacija? 



Apibrėžimas yra toks: tai procesas, kai sąmoningai susitelkiama į konkrečias mintis 
(pvz., Biblijos ištrauką) ir apmąstoma jos prasmė Dievo meilės kontekste. 
Krikščioniška meditacija yra maldos forma, kurios metu sistemingai stengiamasi 
suvokti ir apmąstyti Dievo apreiškimus. Žodis meditacija kilęs iš lotyniško žodžio 
meditārī, reiškiantis apmąstymą, studijas ir praktiką. Žmogus meditacijos mokosi 
pats arba gauna pamoką  per Apreiškimą. 

Gyvojo Dievo tema apleista, ignoruojama. Pažvelkime, kokioje dvasioje gyveno 
garsieji mistikai senais laikais. Laikotarpyje nuo Kristaus Prisikėlimo iki 13a. 
vienuolijų tyloje vyko daug nuostabių dalykų. Anuomet tikintieji evangelijų tekstuose 
įžvelgė „slaptus“ Jėzaus žodžius apie Gyvąjį Dievą, su kuriuo įmanomas  tiesioginis 
bendravimas. Evangelijoje pagal Joną randame Mokytojo patvirtinimą, jog „dievas 
yra dvasia“. Dvasia nėra atskirta nuo žmogaus, – ji jame, ne kažkur „danguje“. 
Vadinasi, Bažnyčia privalėjo mokyti Dievo vaikus tiesioginio bendravimo su Dievu 
per Šventąją Dvasią. Kadangi pats Dievas panoro apreikšti žmogui savo 
maloningąjį Planą, padaryti visus žmones dieviškojo gyvenimo dalininkais, 
Bažnyčia privalėjo tą Planą vykdyti. Būtent mistikai vienuolijose gyveno gyvąja 
dvasia. Jie ne tik medituodavo, melsdavosi ir rašydavo, todėl turime jų dvasinės 
patirties liudijimus. 

Apie mistikų gyvenimą mažai kas iš pasauliečių žinojo. Bažnyčiai nerūpėjo gyvojo 
dievo paslapties skleidimas visiems. Peršasi išvada, kad tai buvo sąmoningai 
slepiama. Kunigai, matyt, galvojo (ir iki šiol galvoja), kad visuomenė naivi, kad ja 
vis dar galima galima manipuliuoti. Jie kalba apie meilę artimui, o patys 
selekcionuoja žmones į doruosius ir „pasileidėlius“. Jėzus, kaip žinote, nieko 
neatstumdavo. Kartais norisi Bažnyčiai priminti, kad ji nėra savarankiška struktūra 
valstybėje, o yra piliečių išlaikytinė. Ji neturi teisės užsiimti tikinčiųjų selekcija ir 
atstūmimu. Berods, Popiežius Pranciškus sakė, kad visus darbus reikia pradėti nuo 
Meilės artimui. 



O, mano Jėzau, būk gailestingas! Metale iškaltas Jėzaus portretas, kuris kabojo vaikystėje tėvelio 
gimtinėje prie mano lovos. Pasiėmiau jį atminimui. Ir štai po daugelio metų su jumis dalinuosi ta 

brangia relikvija. 

Dėkui Dievui, ne visi kunigai elgiasi pagal „kanonus“. Tarp kunigų yra be galo 
šviesių asmenybių. Tikiu, kad, paraginti Popiežiaus, jie imsis šio nelengvo 
dvasinio darbo – mokytis ir mokyti kitus meditacijos ir kontempliacijos. 

Krikščioniška meditacija yra tokia Ramybės būsena, kai esate vieni su Dievu Tėvu be 
jokių tarpininkų, be jokių trukdžių. Forma dvasiniam bendravimui nesvarbi. Tikiu, 
kad krikščionių mistikų patirtis suteiks žinių, sustiprins tikėjimą „gyvuoju dievu“. 

...................................

PAVERSKIME DIEVĄ TIKROVE!

Evangelijoje pagal Matą,24 skaitome, kaip Jėzus kalbėjo savo mokiniams: „Jei kas 
nori eiti paskui mane, teišsižada pats savęs, tepasiima savo kryžių ir teseka 
manimi.“ Tai aiški nuoroda į meditaciją. Tai būdas sekti Jėzumi savęs išsižadant. Jei 
nors viena mintis iš „gamtinės“ sferos liks galvoje, neužmegsite su Juo dvasinio 
ryšio. Krikščioniškosios meditacijos požymis yra tas, kad ji skiriama Dievo meilei. 
Kaip  liudijo apaštalas Šv.Jonas: „Mes mylime, nes Jis pirmas mus pamilo“.  
Krikščioniškoje meditacijoje dominuoja stiprūs asmeniniai santykiai, paremti Dievo 
meile ir skirti Dievo garbinimui, šlovinimui. Tomas Mertonas krikščioniškos 
meditacijos tikslą apibūdino kaip gilią malonę  ir meilės vienybę su Įsikūnijusiu 
Žodžiu, kuris yra Vienintelis Tarpininkas tarp Dievo ir žmogaus. 



Nors kartais rašoma, kad krikščioniškos meditacijos siekis užpildyti mintis Biblijos 
ištraukomis ar krikščioniškomis maldomis, tačiau, kaip galėtų tokia meditacija vykti  
veikiant protui, – nėra aišku. Tai greičiau yra kontempliacija, o ne meditacija. 
Meditacija yra totalus atsidavimas Šventajai Dvasiai, kad Ji pati sielą surištų su 
Kristumi. Mokykitės medituoti. Internete daug informacijos.*

Šv. Teresė Avilietė savo legendinę meditacinę ekstazę siejo su tikslu „ieškoti 
Šventosios Dvasios vadovavimo, anapus nedidelio ekstazės fenomeno“ . Mistikai 
kuklūs, jie vengia demonstruoti savo jausmus ir girtis savo dvasiniais pasiekimais. 
Amerikiečių katalikų vienuolis Tomas Mertonas tikėjo, kad krikščionybė atsisakė 
savo mistinės tradicijos ir pasirinko dekartiškąjį racionalumo ir sąvokų svarbą. 
Mertono nuomone Rytų tradicijos nebuvo suteptos tokio mąstymo ir todėl turėjo daug 
daugiau ką pasiūlyti, kad žmogus suprastų save. Ištyręs krikščionių mistikus, 
Mertonas rado daug paralelių tarp krikščionių mistikų ir dzen filosofijos kalbos. 
Mertonas manė, kad nekrikščioniškos meditacijos niekuo negali pakenkti 
krikščioniškai doktrinai.

Meditacija ir malda reiškia skirtingus dalykus priklausomai nuo religijos, sektos, 
mokyklos ar asmens, nors kai kas mano, kad meditacija ir malda gali reikšti tą patį. 
Mokslininkė Rita Gross savo straipsnyje „Meditacija ir malda: lyginamasis tyrimas“ 
pažymi, kad egzistuoja neteisingas stereotipas, jog budistinė meditacija yra tik tyli ir 
vieniša praktika, nors iš tikrųjų daugelis Tibeto budistų vartoja žodį „malda“. Maldos 
ir meditacijos – intymi ir šventa tema. Abi jos reiškia veiksmus, kurių tikslas – 
įgyvendinti gėrį: budistui tai yra Dharma, o krikščioniams – Dievas. 

Apmaudu, kai krikščionių dvasininkai kalba, kad tikintiesiems Kristumi nedera 
praktikuoti rytietiškos meditacijos, kad reikia skatinti mintimis ieškoti tik Biblijos 
prasmės. Jei tik protu ieškosime prasmės, gausime fanatizmą. Tačiau taip sako tie, 
kurie neišmano meditacijos esmės arba noori mus paversti vergais. Budistinės 
meditacijos tikslas yra dvasinės vienybės skatinimas su visais žmonėmis, neskirstant 
jų pagal religiją, pažiūras ar tautybes. 

Ignotas Lojola (1491–1556), Jėzuitų ordino įkūrėjas savo dvasinėse pratybose 
naudojo meditacinius psichikos vaizdinius, kurių tikslas buvo artimiau pažinti Kristų 
ir karštai jį mylėti. Iki šių dienų jo „Dvasinės pratybos“ tebėra neatsiejama Jėzuitų 
ordino Noviciato mokymo dalis. 

Šv. Teresė iš Avilos (1515–1582)  mokė savo vienuoles apmąstyti konkrečias maldas. 
Jos meditacijos, aprašytos knygoje „Tobulumo kelias“, apimančios Jėzaus gyvenimo 
paslapties apmąstymą yra pagrįstos tikėjimu, kad „Dievas yra viduje“. Tą tiesą šv. 



Teresė sakė išmokusi iš šv. Augustino. Šv. Teresė krikščionišką meditaciją laikė 
pirmuoju iš keturių žingsnių siekiant „vienybės su Dievu“.  Savo autobiografijoje  šv. 
Teresė rašė, kad meditacijos patirties viršūnėje „...siela nei girdi, nei mato, nei jaučia. 
Kol tai tęsiasi, nė vienas jutimas nesuvokia ir nežino, kas vyksta“. Taip apibūdintas 
ketvirtasis etapas, kurį jį pavadino „Ekstazės atsidavimu“, kuomet dingsta buvimo 
kūne sąmonė. Šventasis Kryžiaus Jonas (1542–1591), artimas šv. Teresės draugas, 
krikščionišką meditaciją vertino kaip būtiną žingsnį vienybės su Dievu link ir rašė, 
kad net ir dvasiškai pažengusiems žmonėms visada reikia reguliariai grįžti prie 
meditacijos. 

Belieka priminti, kad Šventasis Tomas Akvinietis (1225–1274) sakė, kad meditacija 
yra būtina atsidavimui, o Vatikano II Susirinkimas paragino „ištikimai apmąstyti 
Dievo žodį“ kaip dvasinio seminaristų ugdymo dalį.

Popiežius Jonas Paulius II savo 2002 m. enciklikoje Rosarium Virginis Mariae į patį 
krikščioniškojo dvasingumo centrą įkėlė rožinį, pabrėždamas, kad galutinis 
krikščioniško gyvenimo tikslas yra būti „perkeistam“ į Kristų; jis teigė, kad rožinis 
padeda tikintiesiems priartėti prie Kristaus kontempliuojant į Jį. Popiežius Jonas 
Paulius II teigė, kad rožinis mus vienija su pačios Marijos malda, kuri Dievo 
akivaizdoje meldžiasi su mumis ir už mus: „Deklamuoti rožinį yra ne kas kita, 
kaip su Marija kontempliuoti Kristaus veidą“.*

„18 ir 19a. pradžioje kai kuriose Vakarų krikščionybės atšakose meditacijos buvo 
nuvertintos. 20a. pradžioje prasidėjo meditacijos atgimimas krikščionybėje, o iki šio 
amžiaus vidurio pasirodė knygų ir straipsnių apie tokius metodus kaip Lectio Divina, 
skirtus plačiajai visuomenei. Lectio Divina yra gilus dvasinio skaitymo ir maldos 
metodas, kuris per Šventojo Rašto apmąstymą padeda tikintiesiems patirti Dievo 
artumą ir augti dvasiniame gyvenime. Ši praktika ugdo dvasinį jautrumą Dievo 
žodžiui, skatina maldą ir kontempliaciją. Pagal bažnyčios mokymą Lectio Divina 
siekiama ne tik suprasti Dievo Žodį, bet ir transformuoti tikinčiojo širdį bei 
gyvenimą, kad jis taptų labiau panašus į Kristų".* 

1965 m. viename iš pagrindinių Vatikano II Susirinkimo dokumentų, dogminėje 
konstitucijoje Dei verbum (lot. Dievo žodis), buvo pabrėžtas Lectio Divina 
vartojimas, o 2005 m. minint 40-ąsias Dei verbum metines popiežius Benediktas XVI 
dar kartą patvirtino jo svarbą. 

Dievo Žodis tebelaukia naujų klausytojų...

1989 m. buvo paskelbtas Šventojo Sosto dokumentas liečiantis krikščioniškos 
meditacijos aspektus, Šventojo Sosto poziciją dėl krikščioniškos ir rytietiškos 



meditacijos stilių skirtumų. Dokumente, išleistame kaip laiškas visiems katalikų 
vyskupams, pabrėžiami skirtumai tarp krikščioniškojo ir Rytų meditacinio 
požiūrio. Jis įspėja apie pavojų, kylantį bandant maišyti krikščioniškąją 
meditaciją su rytietiškais požiūriais, nes tai gali būti paini ir klaidinanti 
praktika, gali būti prarasta esminė krikščioniškos meditacijos kristocentrinė 
prigimtis. Laiške įspėjama, kad euforijos būsenos, gautos per Rytų meditaciją, 
neturėtų būti painiojamos su malda arba laikomos Dievo buvimo ženklais. 

Katalikų bažnyčia kaip visada įvaro mums baimės, – tokia jos „politika“. Tai 
yra tuščias įspėjimas ir dvasinio pasaulio skaldymas. Dvasia yra VIENA IR 
VIENINGA. Štai į ką reiktų nuolat medituoti, kad pasaulyje būtų daugiau vienybės, 
gilesnio dialogo ir džiaugsmo. 

Katalikų Bažnyčios Katekizmas irgi skatina meditaciją kaip maldos formą: 
"Meditacija visų pirma yra ieškojimas. Protas siekia suprasti, kodėl ir kaip yra 
krikščioniškas gyvenimas, kad laikytųsi ir atsilieptų į tai, ko Viešpats prašo" 
(Katekizmo skyrius Nr. 2705) ir kad krikščionis yra skolingi sau, kad išsiugdytų norą 
reguliariai medituoti.  Iš tiesų krikščioniška malda turėtų vesti į Jėzaus meilės 
pažinimą. sąjungą su juo“. 

Popiežius Pranciškus sako, kad meditacija reikalinga kiekvienam. Kadangi Šv. 
Tėvo Žodžio autoritetas katalikams yra labai svarbus, paskelbsiu vieną Vatikano 
dokumentą atspindintį tikrą Popiežiaus Pranciškaus požiūrį į meditaciją. O šis 
požiūris visiškai kitoks, nei buvo skelbiama anksčiau. 

..................................

Vardan to, kad geriau suvoktume dvasinio pasaulio vienybę ir nekurtume 
pasakų ir baisybių, jog, neva, katalikų dvasingumas yra aukštesnio lygio už kitų 
religijų dvasingumą, pabaigsiu šį savo tekstą garsaus sufijų mistiko Inajato 
Khano (1882 -1927), Indijos muzikos profesoriaus, dainininko, poeto, Sufijų 
ordino, kuris veikė Vakarų Europoje ir Šiaurės Amerikoje, steigėjo žodžiais:



Inajat Khan

Inajat Khan skelbė, kad mistikas turi tik vieną moralę  – tai yra meilę. Jo 
religija turi tik vieną tikslą – paversti Dievą tikrove. 

Dievas mistikui tampa didesnis už milijonų žmonių dievą, kurie tik įsivaizduoja 
Dievą kažkur ten. Mistikui Dievas yra tikras. Jo vidinio gyvenimo darbas – paversti 
Dievą tikrove, kad Jis nebebūtų įsivaizduojamas. Kodėl tarp paprastų ir neraštingų 
žmonių yra daugiau tikėjimo Dievu, nei tarp intelektualų? Atsakymas yra toks: 
intelektualai remiasi protu. Jie netiki tuo, ko nemato. O juk išmintingiau pirma 
idealizuoti Dievą, o paskui jį suvokti. Iš milijono tikinčiųjų vargu ar atsiras vienas 
pavertęs Dievą tikrove, nes daugeliui Jis yra tik įvaizdis. Daugeliui Jis yra mečetėje, 
bažnyčioje, šventykloje. Daugeliui kyla klausimas, ar Dievas yra tikras? Kiti galvoja, 
kad Dievas yra geras, bet Jis yra atskirtas nuo žmogaus. Nors Jis yra aukščiausias, 
tyriausias, gražiausias, bet yra toli nuo mūsų ir sunkiai pasiekiamas. Daugelis žmonių 
naiviai mąsto: kadangi tolimoms planetoms pasiekti reikia labai daug laiko, tai 
Dievas turi būti dar toliau. 

Atminkite: žmogaus gyvenimo tikslas – paversti Dievą tikrove. 

Mes laukiame Jo sugrįžtant ir nieko nedarome...Jis visada ČIA ir Dabar. 

.....................................

*Apie meditaciją Amerikos bažnyčiose: wccm-usa.org/christian-meditation  arba  
christianmeditationcenter.org

.................................



BUVO ĮSAKYTA MYLĖTI! KODĖL NEMYLITE?

Nors budizmas nelaikomas religija, tačiau Vakarų žmones jis traukia. Kas gi 
vilioja  jaunus  žmones  į  ašramus,  nors  ten  labai  griežta  tvarka,  privalomas 
pasninkavimas,  ilgalaikis  sėdėjimas tyloje,  izoliacija nuo pasaulio „pagundų“. 
Krikščionybė, priešingai, yra nereikli, sakyčiau net tolerantiška: kada nori eini į 
bažnyčią, kada nori meldiesi. Niekas neįsakinėja, nieko nedraudžia. Draudimai 
liko praeityje.  Tačiau bažnyčioje vis dar gali  išgirsti  visko, priklausomai nuo 
kunigo. Vieni kunigai kalba apie švelniai, kiti piktoki ir net labai pikti: grasina 
pragaru, Dievo teismu. Budistai niekada nekalba piktai. Jie kviečia į meditacijos 
seansus,  atvirus  pokalbius  apie  dvasingumą.  Buda  yra  nušvitęs  žmogus, 
mistikas, bet ne dievas. Ar krikščioniams reikia medituoti? Nušvitimas galėtų 
tapti ne tik budistų, bet ir krikščionių dvasiniu siekiu. Juk buvo pasakyta, kad 
esame šviesos vaikai. 

Belieka apgailestauti, kad krikščionys Šventosios Dvasios savyje neieškojo, išskyrus 
šventuosius ir mistikus. Panašiai kaip budistai, jie pasninkaudavo, užsidarydavo nuo 
aplinkinių  žmonių,  visiškai  atsiduodavo  Dievui.  Bažnyčia  neskatino  tikinčiųjų 
medituoti. Gal kažko bijojo, nes nušvitusieji tampa nepavaldūs jokiems vadovams iš 
šalies. Jie patys imasi veiklos su visa energija vedami tik Dievo. Nors krikščionybėje 
žmogus laikomas meilės šaltiniu, bet tuo pat metu jis lyginamas su dulke. Jei esu 
nieko nevertas, kam man tas tikėjimas, kam man ta Dievo meilė? Jei mirsiu, jei tik 
vieną  kartą  gyvensiu,  kodėl  turiu  stengtis  gyventi  pagal  kažkieno  taisykles?  Šis 
prieštaravimas sukelia vidinę prieštarą. Baisu, kai žmogus pragyvena visą gyvenimą 
ir neranda savyje nei lašelio meilės nei sau, nei kitam. Baisu, kai santykiai su Dievu ir 
kitu  žmogumi  kuriami  formaliai,  laikantis  „moralės  normų“,  kažkieno  kažkada 
sukurto „dekalogo“, surašyto ne Kristaus. Žmogus ilgisi  meilės, vaikšto liūdnas ir 
piktas,  kol  pagaliau  tampa  skeptiku,  nihilistu.  Krikščioniškoji  tradicija  laikyti 
Dievą Dangaus valdovu, nieko gero krikščionio sielai nedavė. Tą matome iš visur 
plaukiančių blogų žinių:  krikščionybės krizė,  bažnyčios tuščios...Taip, ši  krizė jau 
sena. Krikščionys pernelyg ilgai laukė žadėtos Dievo Karalystės. Užuot ieškoję Jos 
savyje, jie visą gyvenimą praleido belaukiant Kristaus Sugrįžimo. O Jis vis negrįžta. 

Kunigai  pavargę  nuo  darbų  krūvio,  užsiėmę  visokia  veikla,  sakramentų  dalijimu, 
krikštijimu, vedybų apeigomis ir net automobilių šventinimu, žinoma, laiko nebeturi 
niekam ir  pyksta  ant  visų.  Kunigams  meditacija  turėtų  tapti  „dvasiniu  vaistu“  jų 
sunkiame darbe. Tačiau ne viskas paprasta: meditacija irgi reikalauja laiko. Įveikti 
proto pasipriešinimą, jį „nukryžiuoti“ – nelengva, tenka išlieti nemažai prakaito. Kai 
mokiausi  medituoti numečiau daug svorio; po meditacijos visi rūbai būdavo šlapi. 



Matau, kad daugelis kunigų turi viršsvorio, bet ne iš gero gyvenimo, o nuo streso. Tai 
rodo, kad dvasiniam darbui laiko nelieka. Medituojantis žmogus visada bus lengvas, 
liesas ir labai gyvybingas. Meditacija – ne proto žaidimai, tai visiškai kita būsena, bet 
dirbti  verta.  Kalbos  apie  meditaciją  nieko  neduos.  Patyręs  gilią  transformaciją 
žmogus mylės Dievą, save ir artimą neskirstant žmonių į dorus ir nedorus. 

Patarčiau paskaityti dar vieną knygą „Nežinojimo debesis“*, kurią 14 a. parašė 
nežinomas autorius, kontempliatyvus vienuolis. Knygoje rašoma: „...kontempliacija, 
kuri prasideda šiame gyvenime ir tęsiasi amžinybėje, yra būdas pažinti Dievą 
per meilę atsisakius racionalių svarstymų.“ Autorius aptaria daugybę realijų, su 
kuriomis susiduria kontempliuojantysis: nuodėmę, nuolankumą, tobulumą, perspėja 
apie kelyje tykančius pavojus, taikliai pašiepia įvairias klaidas. Manoma, kad tai pats 
naudingiausias ir praktiškiausias kada nors parašytas vadovas ieškantiems dvasinės 
vienybės su Dievu, stebėtinai aktualus ir šiandien...Labai norėčiau šią knygą 
pristatyti plačiau, bet geriau būtų, kad jūs patys ją perskaitytumėte. O aš dar 
pacituosiu ištraukėlę: „...kiekviena protinga būtybė, angelas ar žmogus, pasižymi 
ir galia pažinti, ir galia mylėti. Nors šias abi galias sukūrė Dievas, bet 
pirmoji, pažinimo galia, Jo suvokti negali, o antroji, meilės galia, gali Jį pažinti 
iki galo. Todėl tik mylinti siela pajėgia pažinti tą, kuris ją pripildo ir, be 
abejonės, yra už ją didesnis, pripildantis visas žmogiškas sielas ir visus angelus. 
Tai begalinis ir nuostabus meilės stebuklas, nes Dievas visada mus mylės ir 
niekada nesiliaus mylėjęs“.

Daugelis nežino apie gilias meditacijos šaknis krikščioniškame pavelde. Nuo Jėzaus 
bendrystės su Dievu akimirkų iki dykumos tėvų ir motinų praktikos 3a.  – 
atsiskyrėlių, asketų ir vienuolių gyvenime buvo praktikuojama meditacija. Šie vyrai ir 
moterys padarė įtaką tokiems lyderiams kaip Šv. Augustinas ir Šv. Grigalius Didysis. 
Per visą istoriją yra daugybė liudininkų, kurie praktikavo ir rašė apie krikščionišką 
meditaciją. Per savo turtingą istoriją ši dvasinė praktika buvo žinoma įvairiais 
pavadinimais: Jėzaus malda, sutelkimo malda, tyli malda, poilsio malda, 
kontempliatyvi malda ir kt. Nepaisant nuomonių įvairovės, dvasinė  patirtis veda į 
savo būties šerdį, kur susiduriama su Dievo buvimu.“ 

O žinote, kad JAV veikia virš 200 meditacijos centrų.** Lietuvoje atvirų 
meditacijos centrų didesniam ratui lankytojų apskritai nėra, išskyrus mažas grupeles, 
kurios vykdo privatų verslą. Kokie ten vyksta apmokymai, niekas neanalizavo ir 
niekam tai nerūpi. Jokių psichologinių apklausų nevyksta. Tai tiesiog „ezoterinės 
grupelės“ darbui „su energijomis“. 

Amerikoje tie centrai siūlo platų informacijos spektrą. Vienas centras* savo atvirame 
portale rašo, kad jame galima rasti „įkvepiančių istorijų, eilėraščių ir įvairios 
informacijos, kuria galite dalintis, skaityti, klausytis ar žiūrėti, kad palaikytumėte 



norą gyventi Kristuje, mūsų Viešpatyje. Šis centras vysto  biblioteką, kurią kuria 
patys krikščionys, krikščioniškos meditacijos centro bendruomenės nariai.“ Man 
patiko mintis: „Kai tik priimame ir pripažįstame Išganymą, ateinantį per Jėzų 
Kristų, esame kviečiami į transformacijos ir atsinaujinimo procesą, kuris apima 
perėjimą nuo gyvenimo savo karalystėje prie gyvenimo Dievo karalystėje. 
Šventoji Dvasia pati atliks tuos pokyčius. Tiesa yra mūsų vadovas, Ji atneša 
mums pilnatvę ir laisvę.“

Krikščionių meditacijos centras Amerikoje* Tačiau, mano nuomone, tokioje nepatogioje kėdėje 
medituoti tikrai negalima. Žmogus negali apsipalaiduoti. Jo krūtinė suspausta, kvėpavimas negilus.

„Meditacija – ne laikas žodžiams, kad ir kokie gražūs ir nuoširdūs jie bebūtų. 
Visi mūsų žodžiai yra visiškai neveiksmingi, kai ateiname į šią gilią ir 
paslaptingą bendrystę su Dievu. Norėdami įeiti į šią šventą ir paslaptingą 
bendrystę su mumyse gyvenančiu Dievo žodžiu, pirmiausia turime turėti drąsos 
vis labiau tylėti. Gilioje, kūrybingoje tyloje mes sutinkame Dievą tokiu būdu, 
kuris pranoksta visas mūsų intelekto ir kalbos galias. Turime klausytis, 
susikaupti, dalyvauti, o ne galvoti“, – rašo kun. John Main OSB, „Žodis į tylą“.*

Kol žmogus neatranda savyje gyvojo Dievo, jis yra neapsaugotas su nuodėmių, 
tokių kaip pyktis, godumas, neapykanta, žiaurumas, prievarta, gašlumas, nes jo 
siela yra alkana ir pikta. Tik Gyvasis Dievas gali patenkinti žmogų ir nuraminti. 
Psichologiniai triukai žmogaus sielos neišgydys. 

KAIP BŪTI KRISTUJE?

Jn 14



10 Nejau tu netiki,
kad aš esu Tėve ir Tėvas yra manyje?!

Žodžius, kuriuos jums kalbu, ne iš savęs kalbu.
Manyje esantis Tėvas daro savuosius darbus.

11 Tikėkite manimi,
kad aš esu Tėve ir Tėvas manyje.

Tikėkite bent dėl pačių darbų!

 19 Dar valandėlė, ir pasaulis manęs nebematys.
O jūs mane matysite,

nes aš gyvenu ir jūs gyvensite.
20 Tai dienai atėjus, jūs suprasite,

kad aš esu savo Tėve,
ir jūs manyje, ir aš jumyse.

21 Kas pripažįsta mano įsakymus ir jų laikosi,
tas tikrai mane myli.

O kas mane myli, tą mylės mano Tėvas,
ir aš jį mylėsiu ir jam apsireikšiu.“

Paklauskite bet kurio tikinčiojo, ar jis atsakys į klausimą, KAIP BŪTI KRISTUJE? 
Krikščionis TO nežino, nesupranta. Tačiau nereikia už tai tikinčiųjų kaltinti nuodėme, 
– reikia jiems paaiškinti, KAIP mylėti. Nors Kristus daug kartų kartojo savo žodžius 
„būkite manyje“, bet KAIP būti – nepaaiškino. Niekas nesuprato, o gal sąmoningai 
ignoravo, tą Esminį Kristaus Žodį. BŪTI. Po Kristaus Prisikėlimo, šventieji tėvai 
įklimpo į filosofijas...ir visiškai užtemdė sakralių žodžių prasmę. Tik krikščionių 
mistikai per Dievo Malonę ar intuiciją atrado Dievą SAVYJE . 

Kunigai per mišias skaito Šventraščio tekstus, o žodžiai širdies nepaliečia. 
Pabuvę bažnyčioje visi išsiskirstome savais takais...Bažnyčia reikalinga tik 
sąžinės nuraminimui: buvau. Bažnyčia psichologiniam komfortui? Gaila ir 
skaudu, kad Kristaus Dvasia netapo krikščionio savastimi, BŪTIMI. 

BAŽNYČIA NEIŠMOKĖ, KAIP RASTI DIEVĄ SAVO ŠIRDYJE.

Jeigu ji mūsų to neišmokė, imkime mokytis patys. Galima prašyti budistų pagalbos, 
kad įveiktume didžiausią užsklandą kelyje į Dievą – protą. Kaip būtų pasikeitęs mūsų 
gyvenimas,  jei  mes  tai  būtume  žinoję  anksčiau,  nuo  mažų  dienų...Nepaisant 
praradimų ir klaidų, budiste aš netapau. Meditacijų dėka suvokiau, kad negaliu siekti 
ramybės tik sau pačiai, lyg nebūtų To, kuris mane sukūrė. Meditacijos metu patirta 
Šviesa mane atvedė prie Kristaus, kurio nepažinojau. Budistui Dievo gal ir nereikia. 



Man reikia. Lenkiu galvą prieš visus apaštalus ir krikščionių mistikus, kurie padėjo 
išsaugoti Gyvąjį Dievą ir perdavė gyvus žodžius mums. 

Mano  gyvenimas  eina  į  pabaigą.  Aš  jums  sakau:  mokykitės  Meilės  dabar. 
Neatidėliokite to Darbo rytdienai. Telydi jus Dieviškoji Šviesa. Nešvaistykite savo 
dienų  tuštybei.  Nurimkite.  Paskaitykite  knygų  apie  meditaciją.  Nepykite  ant 
bažnyčios,  juk  ji  tokia  kaip  ir  mes.  Keiskitės  patys  ir  bažnyčia  pasikeis. 
Nenuolaidžiaukite  abejingumui  –  didžiausiam blogiui.  Jei  katalikų  bažnyčia  jums 
neatvers durų, belskitės į kitas bažnyčias, jų daug. Kas nors jus priims, gal išmokys 
meditacijos ar kontempliacijos meno. Tokių bažnyčių kituose kraštuose jau yra labai 
daug. Mes atsiliekame. 

TIKINTIEJI PRIVALO MEDITUOTI

Norintiems išmokti meditacijos nebūtina keisti tikėjimą ar tapti krišnaitu. Siekiant 
pažint Gyvąjį Dievą pirmiausia nurimkite. Neleiskite protui nuolat zyzti dėl šio 
pasaulio problemų. Skaitykite, domėkitės. Literatūros šiuo klausimu yra daug. 
Meditacija nėra jokios religijos nuosavybė. Nei budizmo, nei krikščionybės, nei 
islamo. Tai jūsų turtas, duotas dovanai ryšiui su Vienatiniu Dievu. Skaitykite knygas. 
Neįdėsite asmeninių pastangų, nesistengsite – nepatirsite. Dievas yra jumyse, kaip ir 
jūs Jame. Jis pripildys jūsų širdis šviesos ir meilės. 

Meditacija be Dievo – egoistiška, netikra. BŪTI vienybėje su Viskuo  –  tai BŪTI 
KRISTUJE. Nėra jokio prieštaravimo tarp dzen ir krikščioniškos meditacijos. 
Prieš meditaciją reiktų pasimelsti. Evangelijoje pagal Joną yra daug nuostabių 
minčių, kurios gali tapti jūsų malda. Išmokite mintinai:

Jn. 1 Pradžioje buvo Žodis.Tas Žodis buvo pas Dievą,
ir Žodis buvo Dievas.

2 Jis pradžioje buvo pas Dievą.
3 Visa per jį atsirado,

ir be jo neatsirado nieko,
kas tik yra atsiradę.

4 Jame buvo gyvybė,
ir ta gyvybė buvo žmonių šviesa.

5 Šviesa spindi tamsoje,
ir tamsa jos neužgožė.

6 Buvo Dievo siųstas žmogus,
vardu Jonas.

7 Jis atėjo kaip liudytojas,
kad paliudytų šviesą

ir kad visi per jį įtikėtų.



8 Jis pats nebuvo šviesa,
bet turėjo liudyti apie šviesą.

9 Buvo tikroji šviesa,
kuri apšviečia kiekvieną žmogų,

ir ji atėjo į šį pasaulį.
10 Jis buvo pasaulyje,

ir pasaulis per jį atsiradęs,
bet pasaulis jo nepažino.

11 Pas savuosius atėjo,
o savieji jo nepriėmė.

12 Visiems, kurie jį priėmė,
jis davė galią tapti Dievo vaikais –

tiems, kurie tiki jo vardą,
13 kurie ne iš kraujo

ir ne iš kūno norų
ir ne iš vyro norų,

bet iš Dievo užgimę.
14 Tas Žodis tapo kūnu

ir gyveno tarp mūsų;
mes regėjome jo šlovę –

šlovę Tėvo viengimio Sūnaus,
pilno malonės ir tiesos.

12 “Aš – pasaulio šviesa.
Kas seka manimi,

nebevaikščios tamsybėse,
bet turės gyvenimo šviesą”.

.........................................

POPIEŽIUS PRANCIŠKUS APIE MEDITACIJĄ**

„MEDITACIJA SKIRTA VISIEMS. 

BET KRIKŠČIONIS JI TURI VESTI PAS JĖZŲ“.

Tai  Popiežius Pranciškus pareiškė per bendrąją audienciją Apaštališkųjų 
rūmų bibliotekoje Vatikane 2021 m. balandžio 28 d. Popiežius apmąstė 
meditacijos temą, tęsdamas savo kalbų apie maldą ciklą. 

Brangūs broliai ir seserys, labas rytas!



Popiežius Pranciškus

Šiandien kalbėsime apie maldos formą, vadinamą meditacija. Krikščioniui 
„medituoti“ reiškia ieškoti prasmės: tai reiškia atsidurti prieš didžiulį Apreiškimo 
stebuklą, kad pabandytume jį padaryti savu ir pilnutinai priimti. Ir krikščionis, 
priėmęs Dievo Žodį, nelaiko jo uždaryto savyje, nes tą Žodį reikia sutikti su „kita 
knyga“, kurią katekizmas vadina „gyvenimo knyga“ (plg. Katalikų Bažnyčios 
katekizmas, 2706). Štai ką mes stengiamės daryti kiekvieną kartą, kai apmąstome 
(medituojame) Žodį. Meditacijos praktika pastaraisiais metais sulaukė daug dėmesio. 
Apie tai kalba ne tik krikščionis: meditacijos praktika egzistuoja beveik visose 
pasaulio religijose. Tačiau ši praktika taip pat plačiai paplitusi ir tarp žmonių, 
neturinčių religinio požiūrio į gyvenimą. Mums visiems reikia medituoti, reflektuoti, 
atrasti save – tai yra žmogaus dinamika. Ypač nepasotinamame Vakarų pasaulyje 
žmonės ieško meditacijos, nes tai yra didelė apsauga nuo kasdienio streso ir 
tuštumos, tvyrančių visur kur. Štai čia yra jaunuolių ir suaugusiųjų, sėdinčių 
meditacijos padėtyje, tyloje, pusiau užmerktomis akimis, vaizdas...Bet ką šie žmonės 
daro, galime paklausti? Jie medituoja. Tai reiškinys, į kurį reikia žiūrėti palankiai: iš 
tiesų mes nesame sukurti tam, kad nuolat kažkur lėktume. Mes turime vidinį 
gyvenimą, kurio ne visada galima nepaisyti. Todėl medituoti reikia visiems. 
Medituoti reiškia stabtelėti ir įkvėpti gyvybės. Sustoti ir pabūti ramiai. Meditacijos 
metodai yra keliai, kuriais reikia keliauti, kad pasiektumėte susitikimą su Jėzumi, bet 
jei sustosite kelyje, tai kelią paversite „dievu“. Tačiau mes suprantame, kad 
krikščioniškame kontekste priimtas šis terminas įgauna išskirtinumo, kurio negalima 
panaikinti. Meditavimas yra būtinas žmogiškasis matmuo, tačiau krikščioniškame 
kontekste – tarp mūsų, krikščionių – meditavimas eina toliau: tai dimensija, kurios 
negalima panaikinti. 

Didžiosios durys, pro kurias praeina pakrikštyto žmogaus malda –  dar kartą 
prisiminkime save – yra Jėzus Kristus. Krikščioniui meditacija įeina pro Jėzaus 
Kristaus duris. Šiuo keliu eina ir meditacijos praktika. 



„Medituoti, – sako Šv. Tėvas, reiškia eiti, vadovaujantis fraze iš Šventojo Rašto, iš 
Žodžio, į susitikimą su Jėzumi mumyse. Per visą istoriją terminas „meditacija“ buvo 
vartojamas įvairiomis reikšmėmis“. 

Krikščioniui meditacija įeina pro Jėzaus Kristaus duris. Šiuo keliu eina ir 
meditacijos praktika. Ir čia nurodomas kelionės bendražygis, vedlys – Šventoji 
Dvasia. Be Šventosios Dvasios krikščioniškoji meditacija negalima. Būtent ji 
veda mus į susitikimą su Jėzumi. Jėzus mums tarė: „Aš atsiųsiu jums Šventąją 
Dvasią. Ji jus pamokys ir jums paaiškins. Jis jus pamokys ir jums paaiškins.“ 
Meditacijoje ji taip pat yra vedlys, lydintis mus kelyje į susitikimą su Jėzumi 
Kristumi. 

Popiežius įspėja, kodėl visada dera atminti, kad metodas yra kelias, o ne tikslas; bet 
koks maldos metodas, jei tai yra krikščioniškas metodas, yra Sequela Christi dalis ir 
tai yra mūsų tikėjimo esmė. Meditacijos metodai yra keliai, kuriais reikia keliauti, 
kad pasiektumėte susitikimą su Jėzumi, bet jei sustosite kelyje ir tiesiog pažvelgsite į 
kelią, niekada nerasite Jėzaus. Jūs paversite kelią „dievu“. „Dievas“ ten tavęs 
nelaukia, tavęs laukia Jėzus. Ir kelias yra tam, kad nuvestų tave pas Jėzų“. 

„Mums, krikščioniams, meditavimas yra būdas susisiekti su Jėzumi. Ir šitaip, tik 
šitaip mes atrandame save. Taigi krikščioniškosios maldos malonė šiuo atžvilgiu 
yra tokia: Kristus nėra toli, bet visada yra santykyje su mumis“. 

Dvasios vadovaujama  krikščioniškoji meditacija veda mus į šį dialogą su 
Jėzumi. Nėra Evangelijos puslapio, kuriame mums nebūtų vietos. Mums, 
krikščionims, meditavimas yra būdas susisiekti su Jėzumi. 

Ir šitaip, tik šitaip mes atrandame save. Tačiau tai ne pasitraukimas į save, ne, 
ne: tai yra ėjimas pas Jėzų ir iš Jėzaus, atrandant save išgydytus, prisikėlusius ir 
sustiprėjusius Jėzaus malonės dėka. Tai yra susitikimas, taip pat ir mano 
susitikimas, su Jėzumi, visų Gelbėtoju. Ir visa tai pasiekiama Šventosios Dvasios 
vadovavimo dėka. 

Ačiū. 

...................

Kai knyga buvo jau parengta spaudai, netikėtai internete pamačiau džiugią 
informaciją: kunigas jėzuitas Mindaugas Malinauskas šv. Kazimiero bažnyčioje 
veda krikščioniškos meditacijos vakarus. Daugiau informacijos rasite kunigo 



Mindaugo Malinausko SJ puslapyje. Jėzuitai visada vedė krikščionis į šviesą. 
Sektinas pavyzdys katalikams. 

.....................................

*Tekstas patrumpintas. CNS photo/Vatican Media

.................................

POST SCRIPTUM

Parašiau tuos seniai visiems žinomus žodžius ir kažkodėl nutariau pasitikslinti, - 
ką gi jie reiškia? Pasirodo, kad šis lotyniškas posakis vartojamas po tekstu 
siekiant paminėti svarbią mintį, kuri buvo užmiršta...Hm. Ar aš pamiršau, ką 
nors pasakyti po to, ką parašiau? Ilgai galvojau, žiūrėdama pro langą į 
temstančią dieną...Gal ir nepamiršau, bet dar labai daug ką norėjau pridėti, 
papildyti, bet nebėra laiko. Daug kas dar liko mano „kietajame diske“. Jei 
Dievas duos, galėsiu papildyti savo pirmą leidinį. Šiandien dar gyvenu, kažin ko 
jau daryti nebegaliu, jėgos senka. Parašiusi, pajutau palengvėjimą: padariau tai, 
ką žadėjau Tai Šviesai. Aš Ją taip smarkiai pamilau, kad štai jau 23 metai tik 
apie Ją kasdien galvoju. Aš Jos nesisavinu. Aš Ja dalinuosi. 

Mes be reikalo savinamės viską, net Meilę, galvodami, kad Ji mums priklauso. O 
ne! Tai mes nuo Jos priklausome! Ji priklauso Pasaulio Šviesai, kuri buvo 
atėjusi, kad paskelbtų Savo Žodį apie Meilę. 

Šviesa ir Meilė – tapatūs žodžiai, galima juos pakeisti Šventąja Dvasia 
arba Dievu. Jis ne mūsų nuosavybė! Mes Jam Vienam priklausome. Viską 
iš Jo gauname su pirmu oro gurkšniu. Mes mokame Juo naudotis ir netgi 
Juo netikėti... Dievas mus lepina savo Šviesa dovanodamas naujas 
dieneles. Šviesa neturi kainos. 

Sutikite, kad pačios maloniausios gyvenimo akimirkos yra tos, kai mūsų širdys 
svaigsta iš meilės. Kiek tokių akimirkų jūs patyrėte? Vieną, dvi ar kelias? 
Mažokai! Mes turėtume nuolat gyventi Meilėje, skendėti Joje. Šis Šaltinis 
neišsenkamas. 

Kodėl mes ištuštėjame, jaučiamės palikti ir nemylimi? 

Pasikartosiu dar kartą: todėl, kad nešiojame savyje vieną Meilės konkurentą, 
baisų pavyduolį, egoistą, narcizą, garbėtrošką, savimylą ir veidmainį: mūsų ego, 
kuris kliaujasi tik savo protu ir emocijomis. Jis privalo būti apmokytas elgtis 



kitaip! Ar bažnyčios pareiga mus to mokyti? Jūs patys nuspręskite. Kokie mes – 
tokia ir bažnyčia, ir kunigai. Rūpinkimės SAVO siela patys. 

Justinas Teofilis

Kai matau kieme ar parke žaidžiančius vaikus, savo anūką, kartais suspaudžia 
širdį: negi ir jiems bus lemta taip sunkiai keliauti per gyvenimą ieškant Kažko, 
kas išgelbėtų jų sielas? Turiu Viltį, kad Jėzaus sukurta Meilės Bažnyčia atgims 
ir ves mus ŠVIESOS KELIU pas GYVĄJĮ DIEVĄ. Kito kelio tiesiog nėra.  

Šitiek metų po Jėzaus Prisikėlimo, o Jo šviesos vaikai vis dar gyvena tamsybėse, 
nes tie, kurie privalėjo mus mokyti ir šviesti, mus apgavo. Mes pernelyg ilgai 



buvome jų pasakų įkaitais. Ir šiandien tebesame. Štai tą ir norėjau pasakyti 
pabaigai: nebūkime naivūs ir pasyvūs kaip vergai. Atgimkime iš naujo ir 
pareikalaukime iš tų, kurie mus laikė savo „kerų“ vergijoje, nebetrukdyti mums 
gyventi Šviesoje. Jūs ir aš žinome, kad jie tam priešinsis, kad mus kaltins: sakys, 
kad esame nesveiki, pikti, nedori...Bet mes nebeklausykime tų kaltinimų. 
Turime daug puikių istorinių knygų, turime internetą, turime rankas ir kojas, 
meilės trokštančias širdis, turime Laisvę, tad pasiimkime tai, kas mums 
priklauso ir...gyvenkime kitaip. Atsiras ir mokytojai, kurie savyje rado Šviesą ir 
mums padės. Tik atsargiai rinkitės dvasios vadovus, kad nepatektume vėl kaip 
avelės vilkui į nasrus. 

Bažnyčia priklauso mums, o ne grupelei kunigų. Mes turime teisę į ją. Bažnyčią  
paverskime sakralia vieta, kurioje galėtume švęsti savo Jungtuves su Dievu. 
Nebėkime nuo bažnyčios. Grįškime ir reikalaukime Tiesos. Prisiminkime, ką 
Jėzus sakė: „Kas ne su manim, tas prieš mane“. Tas ir prieš mus! Jėzaus 
bažnyčia sukurta mums, o ne jiems. Atgaivinkime Ją! Pripildykime Bažnyčią 
Dvasios Tiesa ir Ramybe! ŠVIESA–MEILĖ –DIEVAS–DVASIA ateina savaime, 
kai atiduodi save visą be jokių ketinimų, ką nors gauti mainais. 

SIEKITE SĄMONINGUMO.  Sąmonės jus išvaduos iš ego (kūno) 
priklausomybės, kurią įveikti pats sunkiausias gyvenimo darbas. SĄMONĖ 
YRA ŠVIESA. Ir tegu nei kvantiniai filosofai, nei visokie apsiskelbę „guru“ 
nebeklaidina jūsų sielos. ŠVIESA, iš kurios sukurtas pasaulis ir jūs, yra 
SĄMONĖ. Ji nemirtinga. Kaip ir jūs. Čia galima tarti: AMEN. 

Dėl vieno dalyko gailiuosi, kad nebespėjau sudaryti skaitytų knygų sąrašo, kurį 
norėčiau ir jums rekomenduoti. Bet gal tai pavyks padaryti kitu būdu. Jei bus 
leista...Niekada nieko neplanuoju. Na štai...pasakiau viską. 

Sudie.

............................

Celestina. ŠVIESOS KELIU. 

Autorinės leidybos teisės © Danguolės Droblytės. 2024. 

Maketavo Neringa Kononova 

Spausdino UAB Druka, Mainų g. 5, Klaipėda LT-94101, Lietuva 

Knygą įsigyti galite: svetainėje ir FB puslapyje ŠVIESOS KELIU. 

El.paštu: transferfactor777@gmail.com

........................................................................

mailto:transferfactor777@gmail.com

	JUMS, Šviesos vaikams!
	Dovanoju jums ypatingą dovaną 2026 –ųjų metų proga savo knygą „Šviesos Keliu“, kurią man padėjo rašyti daug šventų žmonių, ir mūsų Viešpats. Labai trokštu, kad ateinantys ir visi kiti metai jums visiems būtų laimingi ir šviesūs. Turime mokytis MYLĖTI. Gal ši knyga jums padės susigaudyti šio pasaulio vertybių sistemoje, kad nepasiklystume tamsoje.
	Šią knygą skiriu tiems, kurie yra nusivylę krikščionybe. Trokštu, kad jūs išsiaiškintumėte, KODĖL taip nutiko. Aš tam paskyriau virš 20 metų. Kai perskaitysite knygą ir jos papildymą (virtualiame pavidale), suprasite, kad krikščionybė kaip religija netapatinama su Jėzaus Kristaus Mokymu. Jėzaus Kristaus Žodis – ne religija, ne dogmų rinkinys. Jėzaus Kristaus Žodį tūkstantmečių bėgyje „koregavo“ visi, kurie turėjo valdžią ir galią. Dabar matome, kokią baisią nuodėmę jie padarė. Bažnyčios ištuštėjo. Patys kunigai teigia, kad „krikščionybės nereikia Europai“, bet jie nutyli atsakymą, „KODĖL NE-BE-REIKIA?“*
	JĖZAUS KRISTAUS ŽODIS GYVAS.
	Kunigai prikūrė daug skirtingų bažnyčių ir iki šiol tarpusavyje nesutaria dėl daugelio dogmų. Jėzaus Žodis gyvas bažnyčios „subrokuotose“, nekanoninėse evangelijose, apokrifuose, kuriuose per stebuklą Jis išliko tyras, aiškus, suvokiamas ir visad jaunas. Jo žodžiais aš pradedu savo knygą nuo pirmojo viršelio. Tai temos ir jums, apmąstymui apie tai, KOKIU DIEVU tikite, KAM meldžiatės, KĄ garbinate. Jėzus Kristus sakė, kad Jam nereikia šio pasaulio garbės. Jam reikia jūsų širdžių MEILĖS. Taigi, šiuo įvadu noriu jus sudominti knyga „Šviesos Keliu“.
	.............................
	
	tuo metu jūs esate varge ir jūs patys esate vargas.
	********************
	TURINYS
	ĮVADAS
	ŠVIESA GAMTOS REIŠKINYS?
	I DALIS
	1 PAŽINTIS SU NEŽINOMU AUTORIUMI
	2 ŽINGSNIS Į NEŽINOMYBĘ
	II DALIS
	III DALIS
	IV DALIS
	V DALIS
	VI DALIS
	********************
	.........................
	Evelyn Underhill. Mysticism.
	*Cituota iš: Олдос Хаксли. ВЕЧНАЯ ФИЛОСОФИЯ. Идолопоклонство.

	Tomo evangelija iki šiol nepriskirta prie Naujojo Testamento, t.y. nekanonizuota. Ši evangelija yra autentiška. Svarbiausia, kaip minėjau, kad ji buvo parašyta remiantis Gyvojo Dievo, grįžusio pas savo mokinius po Prisikėlimo, žodžiais. Būtent tada apaštalai gavo Šventosios Dvasios krikštą, jiems buvo duotos ypatingos galios (pvz. gebėjimas kalbėti kitų tautų kalbomis) ir jie iškeliavo į visas pasaulio puses, iki Žemės pakraščių, skelbti JK Mokymą. Jie visi buvo nužudyti ir nukankinti kaip „eretikai“ ir kenkėjai. Dievo žodį su kalaviju rankose mums nešė ne jie, o kryžiuočiai.
	Tomo Evangelijoje nėra Jėzaus gyvenimo aprašymo, – ten užrašyti tik Jėzaus Kristaus atsakymai į konkrečius mokinių klausimus. Aš ją čia skelbiu, nes esu įsitikinusi, kad Dievo Žodį kiekvienas krikščionis privalo išgirsti autentišką, o ne redaguotą. Norėdama atkreipti jūsų dėmesį į kai kurias teksto vietas, aš jas paryškinau. Tomo evangelija mane įkvėpė. Praėjus keliems metams po visokių savojo aš tyrinėjimų, meditacijų, gera buvo grįžti prie to, kas Tikra, prie Pradžios, – tai yra prie Šviesos Žodžio. Būtent Tas Žodis Tomo evangelijoje ir dominuoja. Tada galutinai suvokiau, kad Šviesa yra Dvasia, Ji gyvena mumyse, o mes Joje. Supratau, kad Dievo karalystė ne Danguje, o mūsų širdyse. Ši pamoka man buvo svarbiausia. Tomo evangelija sudėjo visus taškus ant „i“. Kristaus Žodis, kurį savo ausiminis girdėjo dvylika, – neįkainojama Dovana Žmogui. Būtent Tą Žodį visi girdėjusieji nešė į pasaulį. Jie nežinojo, nei kas yra Platonas, nei Aristotelis. Dabar sukame galvas, kaip atskirti pelus nuo grūdų...ieškodami Absoliuto apibrėžimo.
	.............................
	(Iš Nag Hammadi bibliotekos)
	...................................
	Keturių tomų Ošo knygą „Ateik ir sek paskui mane“, sukurtą pagal keturias evangelijas teko skaityti rusų k. Jas rasite internete arba bibliotekose.
	*Rekomenduoju paskaityti visą knygą - Ошо Раджниш. „Психология эзотерики“, psylib.org.ua.
	EVOLIUCIJA IR MES*
	Dabar, kai pasaulis įklimpęs į karus ir prieštaravimus, daug kam kyla mintis, kur juda žmonija? Kodėl ji neprogresuoja? Ošo mintys apie mūsų dvasinę būklę ir evoliuciją labai svarbios ir pamokančios. Ošo teigia, kad už savo sielos evoliuciją atsakingi esame tik mes patys. Ne Dievas danguje ir ne kaimynas. Tik mes patys atsakingi už savo elgesio padarinius. Vystymasis vyksta arba nyksta, žmogus degraduoja arba dvasiškai kyla, – tai priklauso nuo paties žmogaus. Niekam mūsų evoliucija nerūpi. Evoliucija – tai asmeninis rūpestis. Žinoma, bažnyčia turėtų mums padėti. Apie tai – vėliau. Ošo kaip visada atsakinėja į savo sekėjų klausimus.
	* Šios OŠO mintys verstos iš knygos Ошо Раджниш „Психология эзотерики“. Skaitykite internete - psylib.org.ua. Paryškinimai – mano.
	„MYLĖK VIEŠPATĮ, SAVO DIEVĄ, VISA ŠIRDIMI, VISA SIELA IR
	VISU PROTU. MYLĖK SAVO ARTIMĄ KAIP SAVE PATĮ!
	.....................................
	Kryžiaus žygių padariniai:*


