ISKREIPTAS JEZAUS ZODIS
KAS, KADA IR KODEL TAISE BIBLIJA

Bartas D. Ehrmanas*

Si knyga yra biitina visiems, besidomintiems Biblija, nesvarbu, ar laikote save tikin¢iu,
ar ne, nes Biblija iSlieka svarbiausia knyga miisy civilizacijos istorijoje. Bartas
Ehrmanas meistriSkai demonstruoja prieStaringas idéjas apie Jézuy ir jo gyvenimo
prasme, Kurios tiesiogine prasme uzpildo Naujaji Testamenta. Jis atskleidzia tikrajg
daugelio apastalams priskiriamy knygu autoryste ir taip pat parodo, kodél pagrindiniy
krik$c¢ioniSky dogmuy Biblijoje néra. Autorius nieko neiSrado siekdamas pojuciu:
viskas, kas paraSyta Sioje knygoje, yra didZiulio mokslininky per pastaruosius du
Simtus mety atlikto tyrimo rezultatas. Taciau kazkodél Sios Biblijos Zinios iki Siol buvo
neprieinamos visuomenei. Apie pati Autoriy skaitykite knygos pabaigoje. Vertimas
automatinis iS apacioje nurodyto puslapio. Tekstas neredaguotas. Patiame teksto gale
— mano kuklus komentaras dél Autoriaus paziliry**.

Pratarmeé

Atvykau ] Prinstono teologijos seminarijg 1978 m. rugpjit] kaip ka tik vedes koledzo
absolventas. Naujgji Testamentg perskaiciau graiky kalba, pazinimo troskulys — tai tikriausiai
viskas. Su amziumi jgijau aistringg norg mokytis: tie, kurie mane pazinojo prie§ penkerius ar
SeSerius metus, negal¢jo jsivaizduoti, kad stosiu j mokslg. Taciau tam tikru studijy momentu
pasteb¢jau, kad esu apséstas akademinio niezulio. Tikriausiai uzsikréciau Moody institute
Cikagoje, fundamentalistiniame Biblijos koledZe, kurj pradéjau lankyti bidamas jaunas,
btidamas septyniolikos. Tuo metu mano mokslinius tyrimus skatino ne tiek intelektualinis
smalsumas, kiek pamaldus tikrumo troskimas.



HBapT 2pMaH

Studijos Moody institute man paliko gily jsptidj. Pasirinkau §ig institucijg, nes vidurinéje
mokykloje "atgimiau tik¢jime" ir nusprendziau biiti "tikru" krikS¢ioniu, o tai reiSke, kad
turésiu Biblijos jvaldymo patirties. Per pirmagjj mokyklos semestrg man kazkas nutiko: mano
poreikis pazinti Biblija tapo aistringas iki pas¢limo. Moody institute ne tik lankiau visus
Biblijos ir teologijos kursus, bet ir savo iniciatyva iSmokau mintinai iStisas Biblijos knygas.
Kiekvieng laisva minute skyriau jo studijoms. Skai¢iau knygas ir studijavau paskaity metu
padarytus uzrasus. Beveik kiekvieng savaite sedéjau visg naktj ruoSdamasis pamokoms.

Trej1 metai tokiy studijy gali apversti visg jiisy gyvenimg aukStyn kojomis. Ir, Zinoma, tapti
proto grudinimu. Baiges Moody institutg, nu¢jau ; Wheaton koledzg jgyti angly literatiros
laipsnj, bet ir toliau kreipiau démesj j Biblija, lankiau jvairius jos aiSkinimo kursus ir kartg
per savaite kalbédavau apie tai savo vaiky grupei baznycioje. Ir jis iSmoko graiky kalba, kad
galéty studijuoti Naujajj Testamentg originale.

Kaip jsitikings krikScionis, tikintis Biblija, tikéjau, kad visa tai iki paskutinio Zodzio buvo
Dievo atsiysta — Dievo jkvepta. Galbiit tai buvo priezastis, su kokiu uzsidegimu jj studijavau.
Nes prie$§ mane buvo Dievo Zodziai, visatos Kiir¢jo, visy ViesSpaties Zodziai, skirti mums,
paprastiems mirtingiesiems. Be jokios abejonés, visiSkas §iy Zodziy supratimas yra
svarbiausias dalykas gyvenime. Bent jau man tai buvo svarbu. Literatiiros supratimas
placigja Sio zodZio prasme padéjo man suprasti §] darbg (tam specializavausi angly
literatiiroje), gebéjimas skaityti graiky kalbg leido suzinoti, kuriuos Zodzius pasirinko teksto
autorius.

Pirmaisiais metais Moody institute nusprendZiau tapti Biblijos studijy mokytoju ir
profesoriumi. Tada, Wheaton, a$ staiga supratau, kad a§ moku graiky gana gerai. Todé¢l kitas
mano zingsnis buvo 1§ anksto nulemtas: jstosiu j doktorantiiros programa, studijuosiu Nauja;ji
Testamentg, o ypac kai kuriuos graiky teksto ir kalbos aspektus. Mano mégstamiausias
graiky kalbos mokytojas Wheaton, Geraldas Hawthorne'as, supaZindino mane su Bruce'o



Metzgerio, labiausiai gerbiamo Salies autoriteto graiky Biblijos rankra$¢iy srityje, rastais,
kuris pasirodé esas déstytojas Prinstono teologijos seminarijoje. Ir a$ kreipiausi ] Prinstona,
nieko apie tai nezinodamas, iSskyrus tai, kad ten désté Bruce'as Metzgeris ir kad jei noréciau
tapti graiky rankrasciy ekspertu, turéciau tiesioginj kelig j Prinstona.

Manau, kad Zinojau dar vieng dalyka apie Prinstono seminarija: tai nebuvo evangeliné
institucija. Ir kuo daugiau informacijos suzinojau per kelis ménesius iki persikélimo | Naujaji
Dzersj, tuo labiau nervinausi. I§ draugy girdéjau, kad Prinstonas laikomas "liberalia"
seminarija, kurioje mazai akcentuojama tiesioging prasme ir "Zodin¢, jkvepianti" Biblija. Tai
reiSkia, kad sunkiausias iSbhandymas man netur¢jo biiti studijos, kurias galé¢jau jrodyti jgijes
magistro laipsnj ir laiméjes teis¢ stoti ; doktorantiirg. Turéjau iSlaikyti tikéjimg Biblija kaip
ikvéptu ir neklystanéiu Dievo ZodZiu.

Ir a$ atvykau 1 Prinstono teologijos seminarijg, jaunas, neturtingas, bet entuziastingas ir
pasiryZgs prieSintis liberalams su jy sumenkintomis idé¢jomis apie Biblijg. Kaip ir dera geram
evangelikui krik§c¢ioniui, buvau pasirenges atremti bet kokj iSpuolj prie$ savo biblinj
tikejimg. GaléCiau paaiskinti bet kokj akivaizdy priestaravima ir iSspresti bet kokj galimg
Dievo ZodZio neatitikima tick Senajame, tiek Naujajame Testamente. Zinojau, kad dar turiu
daug ko iSmokti, bet nesuzinosiu, kad tokiame svarbiame Sventame tekste yra klaidy.

Ne visiems planams lemta iSsipildyti. Tai, kg suzinojau Prinstone, paskatino mane pakeisti
savo poziiir] ] Biblija. Nepasidaviau be kovos — 1§ pradZiy sunkiai kovojau ir gincijausi.
MeldZiausi, kad poZiuris pasikeisty (daug ir karStai), kovojau su juo (intensyviai), prieSinausi
18 visy jegy. Tuo paciu metu pagalvojau, kad jei noriu biiti tikrai atsidaves Dievui, turiu biiti
visiSkai atsidaves tiesai. Po gana ilgo laiko man tapo aiSku, kad mano ankstesnés idéjos apie
Biblijg kaip neklystant] dieviSkaji apreiSkimg buvo 1§ esmés klaidingos. Turé¢jau pasirinkti:
arba toliau kabintis prie paziiiry, kurias jau supratau, kad yra klaidingos, arba eiti keliu,
kuris, mano manymu, mane veda tiesa. Galy gale paaiskejo, kad pasirinkimo néra. Tai, kas
tiesa, yra tiesa, o tai, kas néra, néra.

Daugeli mety pazjstu Zmoniy, kurie sake: "Jei mano jsitikinimai prieStarauja faktams, tuo
blogiau faktams". AS niekada nebuvau vienas i$ jy. Tolesniuose skyriuose pabandysiu
paaiskinti, kodel studijuodamas Biblijg permgsc¢iau savo pozitr].

Si informacija reikalinga ne tik tokiems mokslininkams kaip a8, kurie visa savo gyvenima
paskyré rimtiems tyrimams, bet ir visiems, besidomintiems Biblija, nesvarbu, ar jie laiko
save tikin¢iaisiais, ar ne. Mano poziiiriu, §i informacija yra labai svarbi. Nesvarbu, ar esate
tikintis, ar ne, ar esate fundamentalistas, evangelikas, nuosaikus ar liberalas, Biblija vis dar
yra svarbiausia knyga misy civilizacijos istorijoje. Suprasti, kas tai yra ir kas ne, yra viena i$
svarbiausiy intelektualiniy uZduoc¢iy, kurias miisy visuomen¢ gali sau iSsikelti.

Kai kuriems Sios knygos skaitytojams joje pateikta informacija tikriausiai sukels gédos
jausma. Viskas, ko prasau, yra tai, kad jei atsiduriate tokioje situacijoje, sekite mano
pavyzdziu, pabandykite priimti jg atviru protu, o jei turite keistis, keiskités. Jei niekas Sioje
knygoje jiisy neSokiruoja ar jspéja, tiesiog perskaitykite ja su malonumu.

Esu neapsakomai dékingas daugeliui mastanciy ir 1zvalgiy skaitytojy, kurie uoliai studijavo
mano rankrast] ir aktyviai reikalavo, tikiuosi, ne veltui, pakeisti kai kurias iStraukas. Sie



skaitytojai yra Dale'as Martinas 1§ Jeilio universiteto ir Jeffas Syker i§ Loyola Marymount
universiteto; mano dukra Kelly Ehrman Katz; mano magistrantai Jaredas Andersonas ir
Benjaminas White'as; vienas sumanus korektorius ir mano démesingas ir nejkainojamas
redaktorius NagregOp, Roger Frith.

Sia knyga skiriu savo dvejy mety aniikei Aya, tobulumui visais atzvilgiais.
1. ISTORINIAI ISPUOLIAI PRIES TIKEJIMA

KrikS¢ionyb¢je Biblija nuolat perkama, visur aktyviai skaitoma ir gerbiama kaip jokia kita
knyga. Tuo paciu metu né viena knyga néra taip nesuprantama, ypac pasaulieciy skaitytojy
ratuose.

Per pastaruosius du Simtmecius Biblijos tyrinétojai padaré didele pazanga suprasdami Biblijg
— archeologiniais radiniais, hebrajy, graiky, Sventojo Rasto originalo kalby tyrinéjimu ir gilia
bei apgalvota istorine, literatiirine ir tekstine analize. Tai didZiulé mokslo sritis. Vien Siaurés
Amerikoje tiikstanciai mokslininky tesia rimtus §ios srities tyrimus, jy tyrimy rezultatai
reguliariai ir sistemingai supazindinami tiek su universitety magistrantais, tiek su biisimais
kunigais, studijuojanciais seminarijose ir besiruoSianciais tarnystei.

Taciau Siuolaikiniy Biblijos tyrimy rezultatai visuomenei praktiS8kai nezinomi. Ne tik todél,
kad mes skiriame savo gyvenima Biblijos studijoms ir nesivarginame jos skelbti visuomenei,
bet ir tod¢l, kad daugelis kunigy, studijavusiy Sig medziagg seminarijoje, nusprende deél
jvairiy priezas¢iy nesidalinti ja su savo parapijie¢iais, vos pradéje dirbti bazny¢ioje. (Zinoma,
baznycios yra akivaizdziausia vieta studijuoti ir aptarti Biblijg, arba bent jau turéty ja
studijuoti ir aptarti.) Todél vis daugiau Zmoniy ne tik nezino apie Biblijos turinj, bet ir mazai
supranta, kg mokslininkai apie j3 suzinojo per pastaruosius du Simtmecius.

Si knyga skirta $iai problemai spresti. Tai gali biiti vertinama kaip mano bandymas atskleisti
paslaptj.

Tolesniuose skyriuose pateikiami poZiiiriai j Biblija néra mano paties isradimai. Sios
paziiiros daugelj mety buvo paplitusios tarp Zymiy ir kritisky mokslininky, déstan¢iy Siaurés
Amerikos ir Europos universitetuose ir seminarijose, taciau jos beveik neskleidziamos
visuomengje, juo labiau tarp Biblijjos skaitytojy, kurie, tikétina, yra labiausiai suinteresuota
grupé. Visy ty, kurie siekia tapti iSsilaving, iSmananciais, iSmananciais svarbiausios miisy
civilizacijos knygos turinj, labui, situacija turi pasikeisti.

Biblijos jvadas seminaristams

Daugelis Biblijos tyrinétojy mokesi teologijos mokyklose. Kiekvienais metais ] seminarijg
istoja daug studenty. DaZniausiai jie susidiiré su Biblijos studijomis mokyklos metais,
lankydami vaiky sekmadienines mokyklas. Tac¢iau dazniausiai jie priima Biblijg taip, kaip
dera pamaldiems krik§¢ionims, skaitydami ja, kad suzinoty, kuo tikéti ir kaip gyventi.
Paprastai tokie studentai nesidomi mokslininky darbu ir nesusiduria su atradimais, susijusiais
su Biblijos problemomis, kylanciais jg studijuojant akademiniu, ypac istoriniu poziiiriu.

Kiti seminarijos studentai rimtai ziiiri  moksla, bet atrodo, kad jie nepakankamai gerai zino
Biblija, kad gerbty Sventaji Rastg kaip ikveépta Dievo Zodi. Tokie mokiniai dazniausiai



gimsta ir auga tikin€iyjy Seimose ir jauciasi pasaukti tarnauti — dazniausiai baznycioje, taip
pat tarnauti kitose socialinése srityse. Visose pagrindinése mano Salies denominacijose —
presbiterijony, metodisty, liuterony, episkopalieciy ir t. t. — dabar yra nemazai ty, kuriuos
vadinu "liberalais". Jie netiki Biblijos klaidingumu ir yra labiau atsidave bazny¢iai kaip
institucijai, o ne Sventajam Rastui; Jie ie§ko atsakymy j tikéjimo ir gyvenimo klausimus i§
Baznycios. Atvirai kalbant, daugelis jy mazai zino apie Biblija, nes tik miglotai supranta jos
religing vertg.

Protestanty seminarijose tokia situacija ne visada buvo stebima. Dar pries kelis deSimtmecius
studentai turéjo jstoti ] seminarijg turédami daug Ziniy apie Biblijg, o pasiruoSimas tarnystei
reiSké, kad studentai jau Zinojo Senojo ir Naujojo Testamento turinj. Deja, visa tai yra
praeityje. 1970-yjy pabaigoje, kai buvau Prinstono teologijos seminarijoje (presbiterionas),
dauguma mano klasés draugy tur¢jo sunkiai dirbti, kad iSlaikyty tai, kg mes vadiname
"Mazyjy Biblija", testa, skirtg patikrinti studento Zinias apie pagrinding Biblijos informacija:
Kas yra Penkiakove? | kokig Biblijos knygg jtrauktas Kalno pamokslas? Kas yra Teofilius? —
informacija, tvirtai jsiréZusi ] atmint] ty, kurie atéjo 1§ grieZtos evangelinés aplinkos.

Man susidaro jspiidis, kad dauguma studenty pirmaisiais seminarijos metais nejsivaizduoja,
ko tikétis i§ Biblijos studijy kurso. Zinoma, $is kursas yra tik nedidelé mokymo programos
dalis. Privalomi kursai apima baznycios istorijos, sisteminés teologijos, krik§¢ioniskojo
ugdymo, oratorijos, homiletikos (pamokslavimo meno) ir bazny¢ios administravimo kursus.
Visas $is didziulis ziniy kiekis turéty biiti jvaldytas per trejus metus. Taciau kiekvienas
studentas privalo iSklausyti jvadinius ir pagrindinius Biblijos studijy kursus. Dauguma
studenty tikisi, kad Sie kursai bus déstomi daugiau ar maziau religiniu, pamaldziu poziiiriu,
kad jie, kaip busimi kunigai, suprasty, kaip Biblija turéty buti suprantama ir taikoma
Stuolaikiniame Zmoniy gyvenime savaitiniuose pamoksluose.

Tokie studentai bus karciai nusivyle. Didziausios Salies protestanty seminarijos garséja savo
pastangomis kvestionuoti brangius jsitikinimus apie Biblija, net jei Sie puoselé¢jami
jsitikinimai yra tik $iltas, malonus, bet neaiskus jausmas, kad Biblija yra nuostabus vadovas
garbinimo pasaulyje, su kuriuo reikia elgtis pagarbiai ir atsidavusiai. Siose seminarijose
mokoma rimty Biblijos studijy, kurios nereikalauja kompromisy. Pamaldumas juose néra
skatinamas. Jg désto mokslininkai, susipazing su pastaryjy trijy Simtmeciy vokieciy ir
anglakalbiy Biblijos tyrinétojy rastais. Jie siekia perteikti mokiniams Zinias apie Biblija, o ne
paaiskinti, kas joje yra. Seminarijoje Biblijos studijos paprastai déstomos 1§ grynai istorines
ir akademinés perspektyvos, ko pirmo kurso studentai nesitiki ir ko jie niekada anksCiau néra
patyre namuose, baznycioje ar sekmadieninéje mokykloje.

Beveik visose didZiosiose protestanty (o dabar ir kataliky) seminarijose Biblijos studijoms
taikomas vadinamasis "istorinis-kritinis" metodas. Tai diametraliai prieSinga
"dievobaimingam" baznyc¢ios pozitiriui: ji sutelkia démes;j j tai, kg sako Biblija, ypa¢ man
asmeniskai ar mano bendruomenéje. Ka Biblija man sako apie Dieva? Apie Kristy? Apie
bazny¢ig? Apie mano santykj su pasauliu? Ka, jos poziiiriu, turéciau tiketi? Kokiy veiksmy
turétumete imtis? Kg tai sako apie atsakomybe visuomenei? Kaip Biblija padeda man
priartéti prie Dievo? Kaip tai padeda man gyventi?

Istorinis-kritinis metodas turi skirtingg problemy spektra, todél kelia visiSkai skirtingus
klausimus. Sio metodo esm¢ yra istorinis klausimas (taigi ir pavadinimas) apie Biblijos



knygy reikSme jy originaliame, istoriniame kontekste. Kas buvo tikrieji Biblijos autoriai? Ar
gali biti (galbtt!), kad kai kurios Biblijos knygos priskiriamos kitiems autoriams, ar kad
autoriai néra tie, kurie teigia tai padar¢ — tarkime, kad 1 Timotiejui 18 tikryjy nebuvo Pauliaus
arba kad Moz¢ nebuvo Pradzios knygos autorius? Kada Sie autoriai gyveno? Kokiomis
salygomis ir aplinkybémis raséte? Kokius to meto klausimus jie bandé apsvarstyti? Kaip juos
paveike to laikmecio kultiriniai ir istoriniai bruozai? Kokiais Saltiniais naudojosi Sie
autoriai? Kada buvo sukurtos spyruoklés? Ar gali buti, kad Sie Saltiniai skirtingai svarste ta
ar kitg klausima? Ar autoriai, kurie naudojosi Siais Saltiniais, taip pat gali turéti kitokig
nuomong, kitokig nei skirtingy Saltiniy autoriy nuomong ir ty, kurie vis dar jais naudojosi?
Ar Biblijos knygose, pagristose skirtingais Saltiniais, gali buti vidiniy neatitikimy? Arba
nesutaikomi prieStaravimai? O kas, jei pirminiame kontekste Sios knygos turéty visiSkai
kitokia reik§me, nei joms suteikiama Siandien? O mes, aigkindami Sventaji Rasta,
1Straukiame jo zodZius 1§ konteksto, taip iSkreipdami jy prasme?

Ka daryti, jei neturime originalaus teksto? Kas biity, jei bégant Simtmeciams, kol Biblija —
Senasis Testamentas hebrajy kalba ir Naujasis Testamentas graiky kalba — buvo kopijuojami
ranka, jy zodZius pakeité geranoriski, bet nertipestingi arba, prieSingai, sgmoningi
kopijuotojai, kad suteikty jiems trokStamg prasme?

Sie ir daugelis kity klausimy keliami istoriniu-kritiniu metodu. Nenuostabu, kad i§ karto po
Istojimo ] seminarijg mokiniai turi rimtai pasiruosti Biblijos egzaminui prie§ pradedant
Biblijos studijas. Toks tyrimas daro prielaidg, kad jo tema yra Zinoma dar pries apie j3
kalbant.

Didziulis procentas seminaristy neturi n¢ menkiausio supratimo apie istorinj kritinj metoda.
Jie eina ] mokyklg tikédamiesi i§mokti religiniy tiesy 18 Biblijos, kad galéty apie jas
pamokslauti, kaip tai daré bazny¢iy, kurias kadaise lanké Sie mokiniai, kunigai. Pasirodo, jie
néra pasirenge istorinei kritikai. Jy nuostabai, vietoj medziagos biisimiems pamokslams jie
pradéjo studijuoti istorinius-kritinius darbus, remdamiesi Simtmeciy tyrimy rezultatais.
Biblijoje gausu neatitikimy, 1§ kuriy daugelis patenka j nesuderinamy priestaravimy
kategorijg. Mozé neparas¢ Penkiaknygés (pirmyjy penkiy Senojo Testamento knygy), o
Matas, Morkus, Lukas ir Jonas nera$¢ Evangelijy. Yra ir kity knygy, kurios néra jtrauktos |
Biblija, kurios vienu ar kitu metu buvo laikomos kanoninémis, pavyzdziui, kitos evangelijos,
kurios turéty buti priskiriamos Jézaus pasekéjams Petrui, Tomui ir Marijai. Tikriausiai
[8¢jimas visai nebuvo toks, koks aprasytas Senajame Testamente. Pazadétosios zemes
uzkariavimo istorija greiciausiai paremta legendomis. Be daugybés neatitikimy, Evangelijose
yra medZziagos, kuri néra istoriné. Sunku nustatyti, ar Moz¢ apskritai egzistavo ir ko mokée
tikrasis Jézus. IstoriSkai tiksliis Senojo Testamento epizodai kaitaliojasi su legendomis, o
Naujojo Testamento ApaStaly darby knygoje yra istoriskai netikslios informacijos apie
Pauliaus gyvenima ir mokymus. Daugel] Naujojo Testamento knygy parasé ne patys
apaStalai, o vélesni autoriai, apsimete apastalais. Ir tai néra i§samus sgrasas.

Kai kurie studentai priima S$iuos naujus poZitirius nuo pat pirmos dienos. Kiti, tarp
konservatyvesniy, ilgai prieSinasi, atkakliai jsitiking, kad Dievas neleis iSkraipymy savo
Sventojoje knygoje. Taciau netrukus, kai atsiranda naujy irodymy, daugelis jy supranta, kad
Ju tikéjimas Biblijos klaidingumu ir absoliuciu istoriniu patikimumu buvo sukréstas.
Irodymy yra tiesiog per daug, o norint suderinti visus Simtus neatitikimy Biblijos Saltiniuose,



reikia tiek daug prielaidy, i1Svady ir interpretacijos manevry, kad galiausiai jy autoriai
pasiduoda.

Problemos su Biblija

Studentams, kurie ateina j seminarijg jsitiking, kad Biblija yra visiskai, absoliuciai, 100
procenty tiksli ir be klaidy, suvokimas, kad dauguma kritiSky mokslininky turi labai
skirtingas nuomones, gali biiti tikras Sokas ir sukrétimas pamatams. Taciau kai $ie mokiniai
leidzia sau pripaZinti, kad Biblijos klaidos yra jmanomos, jy supratimas apie Sventajj Rasta
kardinaliai pasikeicia. Kuo ilgiau jie studijuoja teksta, tuo atidziau ir stropiau tai daro, tuo
daugiau klaidy randa ir tuo aiSkiau mato, kad 1§ tikryjy Biblija tampa daug aiSkesné, jei
pripazjsta, kad joje yra neatitikimy, uzuot atkakliai juos neige, net jei jie yra pastebimi.

Zinoma, daugelis pirma karta studijuojanéiy studenty yra jgude suderinti skirtumus tarp
Evangelijy. Pavyzdziui, Morkaus evangelijoje sakoma, kad paskutine savo gyvenimo savaitg
Jezus "i8§vare 18 Sventyklos", "apverté pinigy keitéjy stalus ir juos pardavusiy balandziy
suolus", sakydamas: "Mano namai bus vadinami maldos namais... bet jis padaréte ja vagiy
duobe" (Morkaus 11), o pagal Jona $is jvykis jvyko pacioje Jézaus tarnystés pradzioje (Jono
2). Kai kurie skaitytojai mano, kad Jézus du kartus iSvaré pirklius i§ Sventyklos: vieng karta
pamaldy pradzioje, vieng kartg pabaigoje. Taciau net ir tai reiSkia, kad nei Morkus, nei Jonas
mums nesako "visos tiesos", nes kiekvienoje Evangelijoje yra tik vienas iSvarymas i
Sventyklos. Be to, ar toks dviejy ivykiy suderinimas yra istoriSkai pateisinamas? Jei Jézus
sukelé neramumus Sventykloje savo tarnystés pradzioje, kodél valdzia jo nesuéme net tada?
Jei suprantame, kad Biblijoje gali biiti neatitikimy, galime suvokti, kad Morkaus ir Jono
evangelijos i1Svarymo i§ Sventyklos epizodui suteikia skirtingas reikSmes, todél §is jvykis
pasakojamas apie skirtingus Jézaus tarnystés laikotarpius. Siuo atveju iy dviejy naratyvy
nejmanoma suderinti istoriniu poZzitiriu.

Tas pats pasakytina ir apie Petro Jézaus neigimg. Morkaus evangelijoje Jézus sako Petrui,
kad Petras tris kartus iSsizadés jo "prie$ gaidzio giedojima du kartus". Mato evangelijoje
"pries gaidZio giedojima". Taigi, kokie ZodZiai yra teisingi — apie dvi ar vieng gaidZio varng?
Studijy metais jsigijau knyga, kurios tikslas buvo paaiskinti tokius neatitikimus. Jis vadinosi
"Kristaus gyvenimas stereofonijoje". Jo autorius Johnstonas Chaney paéme keturis
evangelijos pasakojimus ir sujungé juos j vieng didesnj] megapasakojima, kad parodyty,
kokia buvo autentiska evangelija. Petro neigimo pasakojimo neatitikimy sumaniai
1Svengiama: 1§ tikryjy Petras iSsizadéjo Jézaus SeSis kartus — tris kartus prie§ gaidzio
giedojimg vieng karta, ir dar tris kartus po gaidzio giedojimo du kartus. Tas pats gali
paaiskinti, kod¢l Petras neigia Jézy daugiau nei trijy skirtingy Zzmoniy (ar Zmoniy grupiy)
akivaizdoje jvairiuose Saltiniuose.

Bet velgi, norédamas atsikratyti Evangelijy aiSkinimo ruozy, autorius tur¢jo

paraSyti savo Evangelija, skirtingai nei bet kuris Naujasis Testamentas. Bet argi néra
absurdiSka teigti, kad tik "mano" Evangelija, kurig surinkau 1$ keturiy Naujojo Testamento
fragmenty, yra teisinga ir tiksli, o visa kita yra tik 1§ dalies teisinga?

Tokie patys sunkumai kyla ir su pasakojimais apie Jézaus prisikélimg. Trecig dieng po jo
mirties moterys atéjo prie kapo patepti kiino. Ir kg jie ten maté? Jaunas vyras, kaip sako
Morkus, ar du vyrai (Lukas), ar VieSpaties angelas (Matas)? Sis neatitikimas paprastai



atmetamas teigiant, kad moterys 1§ tikryjy maté "du angelus". Tai gali paaiskinti visa kita:
kodé¢l Matas raso, kad jie maté vieng angelg (jis mini tik vieng 1§ dviejy angely, bet neneigia,
kad buvo antras), kodél Morkus pranesa, kad tai buvo jaunas vyras (angelai pasirodo
zmogaus pavidalu, nors jie iSlieka angelais, o Morkus mini tik vieng i8 jy, neneigdamas
antrojo buvimo), ir kodél Lukas sako, kad buvo du zmonés (nes angelai pasirodé Zzmogaus
pavidalu). Taciau norint iSaiskinti tokius neatitikimus, vélgi reikia teigti, kad tikrieji jvykiai
neatitinka né vieno 1§ Evangelijos pasakojimy, nes n¢ vienas 18 trijy evangelisty tiesiogiai
nenurode, kad moterys mate "du angelus".

Kaip pamatysime netrukus, Naujajame Testamente gausu kity neatitikimy, jskaitant kai
kuriuos, kuriuos paaiskinti yra daug sunkiau (ir, mano nuomone, beveik nejmanoma) nei
auksciau pateikti paprasti pavyzdziai. Neatitikimy randama ne tik tarp skirtingy Biblijos
knygy, bet ir ty paciy knygy tekstuose, problema, kurig tyréjai jau seniai paaiskino tuo, kad
evangelistai savo darbe naudojo skirtingus Saltinius, kurie kartais skyrési vienas nuo kito.
Nuostabu, kaip lengva praleisti tokias problemas skaitant Evangelijas, jei jy nesuvokiame,
bet kai tik kas nors atkreipia miisy démes;j, jos iSkart iSrySkéja. Pavyzdziui, Evangelijoje
pagal Jong Jézus padaro savo pirmaji stebuklg antrajame skyriuje, pavercia vandenj vynu
(stebuklas, kuris ypac populiarus koledzy miesteliuose), ir mums sakoma, kad "taip Jézus
prad¢jo stebuklus" (Jono 2:11). Véliau tame paciame skyriuje skaitome, kad Jézus padare
"stebuklus" Jeruzal¢je (Jono 2:23). Galiausiai ketvirtame skyriuje jis i§gydo dvariSkio siiny,
o autorius rago: "Sj antrajj stebukla padaré Jézus" (Jono 4:54). Ar taip? Pirmasis stebuklas,
tada stebuklai, o paskui vél antrasis stebuklas? [1]

Vienas i§ mano meégstamiausiy akivaizdziy neatitikimy — skaic¢iau Jono evangelija daugelj
mety, kol staiga supratau, kaip keistai ji skamb¢jo — yra Jézaus atsisveikinimo kalboje, jo
paskutiniame kreipimesi i savo mokinius per paskutinj valgj su jais, kuris apima visus 13—17
skyrius. Jono 13:36 Petras klausia: "VieSpatie! Po keliy eilu¢iy Tomas sako: "VieSpatie! mes
nezinome, kur jis einate" (Jono 4:5). Ir po keliy minuciy, to paties valgio metu, Jézus
priekaiStauja mokiniams Zodziais: "Dabar as einu pas Ta, kuris mane siunté, ir né vienas 18
jusy mangs neklausia: 'Kur einate?" (Jono 16:5). Arba Jézaus démesys pernelyg iSsiblaskes,
arba kazkas atsitiko su $iy skyriy medziagos Saltiniais, ir yra keistas nenuoseklumas.

Tokie sunkumai dar dazniau i8kyla skaitant Sengjj Testamenta nuo pat jo pradzios. Kai kurie
zmones deda daug pastangy, kad i8lyginty visus Siuos Siurkscius krastus, taciau atidziai
pazvelgus ] juos paaiSkéja, kad juos suderinti labai sunku. Ir kodél juos koordinuoti? Galbut
tai tik skirtingi tekstai. Sukiirimo apraSymas pirmajame PradZios knygos skyriuje
stulbinamai skiriasi nuo apraSymo antrajame tos pacios knygos skyriuje. Kaip matyti 18
hebrajisko teksto, skiriasi ne tik posakiy pasirinkimas ir pateikimo stilius, bet ir Dievo vardai
skiriasi abiejuose skyriuose, bet ir skyriy turinys daugeliu atzvilgiy skiriasi. Pakanka sudaryti
1vykiy, vykstanciy pirmajame skyriuje, sarasa jy atsiradimo tekste tvarka, tada tg patj saraSa
antrajam skyriui ir palyginti ji su pirmuoju. Kada Zveérys buvo sukurti Zzmoniy akivaizdoje,
kaip pirmajame skyriuje, ar véliau, kaip antrajame? Kada buvo sukurti augalai — pries
Zmones ar po jy? Ar "Zmogus" yra pirmasis gyvas padaras, ar paskutinis? Kada buvo sukurti
vyrai ir moterys, tuo paciu metu ar skirtingu metu? Net skyriy tekste yra neatitikimy: jei
"Sviesa" atsirado pirmaja sukiirimo dieng pirmajame Pradzios knygos skyriuje, tai kodeél
saule, ménulis ir Zvaigzdes atsirado tik ketvirta dieng? IS kur atsirado Sviesa, jei ne 1§ saulées,
meénulio ir Zvaigzdziy? Kaip galéjo egzistuoti kiekvienos 1§ pirmyjy trijy dieny "vakaras ir
rytas", jei saulés dar nebuvo?


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_1

Ir tai tik pradzia. Kai Nojus paima gyvulius j skrynig, kiek jy i§ viso yra — septynios poros
"kiekvieno Svaraus galvijo", kaip Pradzios 7:2, ar tik dvi poros, kaip Pradzios 7:9-10?

IS¢jimo knygoje Dievas sako Mozei: "AS pasirodZiau Abraomui, [zaokui ir Jokiibui vardu
"Visagalis Dievas". bet mano vardu VieSpats [Jahve] jiems neapsireiske" (IS¢jimo 6:3). Kaip
tai dera su anksciau Pradzios knygos tekstu, kuriame Dievas Abraomui apsireiskia kaip
VieSpats: "Ir [Dievas] jam [Abraomui] tare: 'AS esu VieSpats [VieSpats], kuris i§vedzZiau tave
1§ chaldéjy' (Pradzios 15:7)?

Arba paimkite vieng i§ mano mégstamiausiy iStrauky, deSimties mary, kuriuos Moz¢ paleido
ant egiptieCiy galvy, kad priversty faraong "paleisti savo Zmones". Penktasis buvo maras,
nuo kurio "Zuvo visi Egipto galvijai" (IS¢jimo 9:6). Kaip po keliy dieny, septintojo maro
valanda, "galinga krusa" sunaikino viska, kas buvo lauke, "nuo Zzmogaus iki Zveéries" (IS
9:24-25). Apie kokius galvijus mes kalbame?

Atidziai skaitant Biblija, be daugybés neatitikimy ir prieStaravimy, kyla ir kity sunkumy. Kai
kuriose iStraukose tekstas atspindi neigiamas id¢jas apie Dieva ir Jo zmones. Ar tikrai tikime,
kad Dievas gali jsakyti Ziauriai nuzudyti viso miesto gyventojus? Jozués knygoje Dievas
1sako Izraelio kariams pulti Jericho miestg ir nuzudyti kiekvieng jame esant] vyra, moter] ir
vaika. K3 jie gali turéti bendro su nuodémingumu?

Arba paimkite iStraukg i§ 136 psalmes, vienos graziausiy psalmiy, kuri prasideda
jsimintinomis eilutémis: "Prie Babilono upiy mes sédéjome ir verkéme, kai prisiminéme
Sione". Cia yra ryskus istikimo izraelito, svajojanéio grjzti j babiloniediy sunaikinta Jeruzalg,
vaizdas. Tac¢iau psalmés pabaigoje jo Slovinimas Dievui ir Sventajam miestui jgauna ziaurig
krypti: tas, kurio vardu kalbama kalba, planuoja atkerSyti Dievo prieSams: "Palaimintas tas,
kuris paima ir sudauzo tavo kudikius ant akmens!" Ar Sie Zodziai yra 1§ Biblijos?

Kersto Dievas randamas ne tik Senajame Testamente, prieSingai nei teigia kai kurie
krik§¢ionys. Net Naujajame Testamente jis pasirodo kaip teismo ir riistybés Dievas, kaip
zino kiekvienas ApreiSkimo skaitytojas. Ugnies eZeras jau dega, paruoStas visiems, kurie
maiStauja prie§ Dieva. Kankinimas jame tesis "per amzius" — amzina bausme laukia net ty,
kurie karts nuo karto nusidé¢jo, tarkime, dvideSimt mety. DvideSimt trilijony mety kankinimy
per dvideSimt neteisingo gyvenimo mety, ir tai tik pradzia. Ar Dievui dera tai daryti?

Reikia pabrézti, kad mokslininkai ir studentai, abejojantys tokiomis iStraukomis, neabejoja
paciu Dievu. Jie nepasitiki tik tuo, kg Biblija sako apie Dieva. Kai kurie 1§ §1y mokslininky ir
toliau tiki, kad Biblija tam tikra prasme yra jkvépta, taciau kiti atmeta $ig 1d¢jg. Taciau net jei
ikvépimas biity suteiktas Biblijos autoriams, jie nebuvo absoliuc¢iai neklystantys; Jie padaré
klaidy. Sios klaidos apima neatitikimus ir priestaravimus, taip pat klaidingus sprendimus
apie Dieva, kas Jis buvo ir ko Jis noréjo. Ar Jis tikrai noréjo, kad Jo pasekéjai dauzyty prieso
kiidikiy galvas | akmenis? Ar Jis nor¢jo, kad netikintieji biity kankinami trilijonus mety?

Daugelis seminaristy turi patys iSspresti Siuos klausimus, bandydami nutolti nuo religiniy
Biblijos studijy, prie kuriy buvo jprate iki seminarijos, ir gauti galimybe studijuoti Biblija
moksliniu poZiiiriu. Paprastai Sie klausimai kyla dél susipazinimo su istoriniu-kritiniu
pozitriu ] Biblija, kuris budingas daugumai didziyjy protestanty seminarijy ir yra daugiau ar



maziau laikomas "visuotinai priimtu" Biblijos tyrinétojy Jungtinése Amerikos Valstijose ir
Europoje.

Pagal Sias paziiiras, kiekvienas Biblijos knygy autorius gyveno savo laiku ir vietoje, kuri
skyrési nuo musy Siandien. Kiekvienas autorius rémési kulturinémis ir religinémis
prielaidomis, kuriomis mes nedalijameés. Istorinis-kritinis metodas apima bandymg suprasti,
ka kiekvienas 1§ Biblijos autoriy gal¢jo reiksti pirminiame kontekste. Remiantis Siomis
paziiiromis, kiekvienam autoriui turéty biiti leista turéti savo nuomong, iSsakyti savo
nuomong. Naujajame Testamente Mato evangelijos autorius nesako to paties, kg Luko
evangelijos autorius. Morkaus Zodziai neatitinka Jono Zodziy. Pauliaus ZodZiai nesutampa su
Jokiibo tekstais. ApreiSkimo autorius skiriasi nuo visy kity knygy autoriy. Ir jei Naujaji
Testamentg vertinsime kartu su Senuoju, painiava tik didés. Jobo knygos ir Ekleziasto
knygos autoriai vienareikSmiskai teigia, kad néra gyvenimo po mirties. Amoso knygoje
teigiama, kad Dievo tauta kencia, nes Dievas baudzia juos uz jy nuodémes; Jobo knygoje,
kad nekaltieji gali kentéti, ir Danieliaus knygoje, kad nekaltieji ne tik gali, bet ir kentes.
Visos Si0s knygos yra skirtingos, kiekviena turi savo prasmeg ir potekste, kurios verta
klausytis.

Nuo seminarijos iki pamokslininko sakyklos

Vienas i$ labiausiai stebinanciy ir mjslingy kriks¢ionybés (pagrindiniy jos sroviy) bruozy yra
toks: seminaristai, studijave Biblijg istoriniu-kritiniu metodu, atrodo, ja visiSkai pamirsta,
vos tape kunigais. Jie mokomi kritiskai mastyti apie Sventajj Rasta, suZinoti apie Sventojo
Rasto neatitikimus ir prieStaravimus, atpaZzinti jvairias istorines klaidas ir netikslumus,
suvokti, kaip sunku nustatyti, ar Moze 1S tikryjy egzistavo, kg Jézus i8 tikryjy sake ir dare,
suzinoti, kad yra ir kity knygy, kurios kadaise buvo laikomos kanoninémis, bet galiausiai
nepateko j Sventajj Rasta (pvz., kitos Evangelijos ir Apokalipsés) supranta, kad daugelis
Biblijos knygy yra pasiraSytos slapyvardziais (pavyzdziui, knygos ty, kurie pasirasé tik
apasStalo varda, bet nebuvo vienas), kad 1§ tikryjy mes neturime né vienos Biblijos knygos
originaly, tik kopijas, kopijas, padarytas po keliy Simtmeciy ir pakeistas. Studentai jsisavina
visg $ig informacijg, taiau nuo pat baznycios pamaldy pradzios atrodo, kad jie deda ja i
tolimg lentyng. D¢l priezasCiy, kurias aptarsiu pabaigoje, kunigai paprastai nenori dalintis su
parapijieciais tuo, kg suzinojo apie Biblijg seminarijoje Labai gerai prisimenu, kai pirmg
kartg tai supratau. Tuo metu a$ tik pradéjau déstyti Siaurés Karolinos universitete Chapel
Hill ir vis dar buvau krik3¢ionis. Siaurés Karolinos presbiteriony baznygios pastorius papraseé
mangs keturias savaites skaityti paskaity ciklg apie "istorinj Jézy". AS sutikau. Savo
paskaitose paaisSkinau, kode¢l istorikams sunku naudoti kanonines evangelijas kaip istorinius
Saltinius — ne tik yra per daug neatitikimy, bet ir jas paras¢ deSimtmeciai po Jézaus laiky
nezinomi autoriai, kurie pasieké jo gyvenimo detales Zodiniy tradicijy pavidalu, kurios buvo
labai pakeistos. Be to, paaiSkinau, kaip mokslininkai sukiiré Jézaus gyvenimo jvykiy
atkiirimo metodus, ir uzbaigiau serijg i§samiu visy apie ji zinomy fakty apraSymu. Mano
zodziuose nebuvo nieko naujo, tik jprasta mokymo medziaga, kuri seminarijose buvo
déstoma penkiasdeSimt mety. Visg §ig medziagg studijavau studijuodamas Prinstono
seminarijoje.

Po paskaitq prie mangs priéjo graii senuté ir susierzinusi paklausé‘ "Kodél as niekada to

.....

posedziy sales gale, ir stebeJ ausi, kodél klebonas nieko nepaaiskino mano pasnekovui. Juk jis



taip pat mokési Prinstono teologijos seminarijoje pagal tg pa¢ig programa, o tai reiskia, kad
Jis zinojo tg pacig medziaga, daugiau nei penkerius metus désté baznytinéje suaugusiyjy
mokykloje. Kodél jis nepasidalijo savo Ziniomis apie Biblijg ir istorinj Jézy su
bendruomene? Zinoma, jie turéjo teise j §ig informacija. Galbiit jis tikéjo, kad jo kaimené
"nepasiruosusi" ja priimti? Toks glob¢jiskas pozitiris, deja, yra pernelyg daznas. Ar bijojote
nereikalingy sunkumy ir problemy? Ar jis bijojo, kad istorin¢ informacija sunaikins jo
sklaidai? Ar Sie autoritetai reikalavo, kad jis visuose savo pamoksluose ir mokymuose
laikytysi grieztai religinio poziirio ] Biblijg? Ir jis bijojo prarasti darbg? Niekada nesuZinojau
atsakymy 1 visus Siuos klausimus.

Nenoriu sakyti, kad baznycios turéty tapti mini universitetais, o pastoriai turéty tapti
profesoriais, skaitanciais paskaitas 1§ baznyc¢ios sakykly. Taciau vienas dalykas yra aiSkus:
tarnysté néra tik savaitinis "gerosios naujienos" skelbimas, kad ir kg tai reiksty. Jame taip pat
numatytas mokymas. Dauguma baznyc¢iy turi suaugusiyjy Svietimo programas. Kodél
nesimoko ir suaugusieji? Situacija baznycioje, kurioje skaitiau paskaitas, toli grazu néra
pavienis atvejis.

Kiekvienais metais Simtai studenty lanko mano jvada j Naujaji Testamentg Chapel Hill.
Paprastai sraute yra 300—350 mokiniy. Zinoma, déstau §j kursa ne konfesiniu ar religiniu
poziiiriu, prie kurio jau seniai priprato dauguma baznytinj i$silavinimg jgijusiy studenty, bet
istoriniu kritiniu poziiiriu. Informacija ir sgvokos, kurias sitilau jy démesiui, neturi nieko
radikalaus. Tos pac¢ios nuomones biidingos kritiSkiems mokslininkams, kurie laikosi istorinio
poziiirio | Biblija, nesvarbu, ar jie patys yra tikintieji ar netikintys, protestantai, katalikai,
zydai, agnostikai ir pan. Visy Siy paziiry iSmokau seminarijoje, ir jos déstomos teologijos
seminarijose ir universitetuose visoje Salyje. Taciau tai pirmas kartas, kai mano mokiniai su
jais susiduria, nors dauguma jy daug laiko skyré sekmadieninéms mokykloms ir bazny¢ioms.

Mano mokiniai j $iuos poziiirius reaguoja skirtingai. Konservatyvesni paprastai yra tokie
patys kaip a$, to paties amzZiaus — jsitikine absoliucia Biblijos tiesa ir pasirenge gincytis su
visais, kurie ja abejoja. Kai kurie 18 jy atsisako klausytis — jie beveik uzkemsa ausis ir
pradeda diizgti prislopinti, kad neiSgirsty to, kas galéty priversti juos suabejoti savo mylimu
tikéjimu Biblija. Kiti siekia iSsivaduoti i§ baznycios ir religijos gniauZzty ir jsisavinti mano
teikiamg informacijg taip aistringai, tarsi ji suteikty jiems teis¢ netikéti.

Mano nuomone, tiek visiSkas neigimas, tiek perdétas uolumas jsisavinant naujas idéjas apie
Biblija néra idealus atsakymas. Man labiau patinka, kad mokiniai stropiai studijuoty
medziaga, ja placiai apmastyty, kvestionuoty jos (ir savo) teiginius ir i§vadas, bandyty
suprasti, kaip medziaga paveiks id¢jas apie Biblija ir krik§¢ionybe, kurias jie jiems jskiepijo
vaikystéje, ir atidZiai apsvarstykite, kaip tai gali paveikti juos asmeniskai. Zinoma, vienas i3
pagrindiniy mano tiksly yra paskatinti studentus jsisavinti kurso medziaga. Juk tai istoriné
informacija apie istoring religija, paremta istoriniais dokumentais. Sios pamokos néra skirtos
tarnauti kaip teologinis pratimas tikéjimui stiprinti ar susilpninti. Bet kadangi dokumentai, su
kuriais susiduriame, daugumai studenty yra tik¢jimg pagrindziantys dokumentai, istorinis-
kritinis metodas, kurj naudojame klaséje, neiSvengiamai turi jtakos tik¢jimui. /.../

Istorinio-kritinio metodo pripaZinimas



Prinstono seminarijoje, jvertings potencialig istorinio-kritinio metodo verte, as$, kaip ir
daugelis kity seminarijos studenty, pradéjau taikyti §j nauja (man) poziiirj — i§ pradziy labai
atsargiai, nes nenor¢jau 1§ karto pasiduoti mokslui. Bet galiausiai pamaciau joje nuoseklig ir
veiksmingg logika ir visa Sirdimi atsidaviau Biblijos studijoms §iuo poziiiriu.

Man sunku nustatyti, kada nustojau biiti fundamentalistu, tikin¢iu absoliuciu Biblijos
neklystamumu ir Zodiniu jkvépimu. Kaip paZyméjau knygoje "Misciting Jesus", pagrindinis
faktas man nuo pat pradziy buvo tai, kad mes neturime jokiy Biblijos knygy originaly, o tik
kopijas, padarytas véliau, daugeliu atvejy po daugelio Simtmeciy. Pamazu man pradéjo
atrodyti vis juokingiau, kad Dievas siunté Siuos tekstus nuo pirmo iki paskutinio zodZzio, nes
mes 18 tikryjy neturime $iy zodziy, nes tekstai 1§ tikryjy buvo pakeisti daugelyje viety, ir jei
dauguma pakeitimy yra nereikSmingi, tarp jy yra daug tikrai svarbiy. Jei Dievas nor¢jo duoti
mums savo zodzius, kod¢l Jis neislaiké jy originalioje formoje?

Mazdaug tuo paciu metu, kai pradéjau abejoti Dievo Zodziy apreiSkimu Biblijai, pradéjo
rySkeéti istorinis-kritinis Biblijos studijy poveikis. Pradéjau matyti teksto neatitikimus.
Pastebéjau, kad kai kurios Biblijos knygos tarpusavyje nesutampa. Mane jtikino argumentas,
kad kai kurios 1§ $iy knygy buvo paraSytos visai ne ty, kuriems buvo priskirta jy autorysteé. Ir
pamazu supratau, kad daugelis tradiciniy krik§¢ioniSky principy, kuriuos jau seniai buvau
Iprates priimti nekvestionuodamas, pavyzdziui, Kristaus ir Trejybés dieviskumo, nebuvo
ankstyvosiose Naujojo Testamento tradicijose, kurios laikui bégant vystési ir palaipsniui
nukrypo nuo pirminiy Kristaus ir jo apastaly mokymy.

Visos Sios jzvalgos paliko gily pédsaka mano tikéjimui — manau, taip pat daugelio mano
kolegy seminaristy tikéjimui tuo metu ir Siandien. Taciau, skirtingai nei dauguma mano
klasés draugy, a§ negrizau prie religinio poziiirio j Biblijg tg pacia dieng, kai gavau
dieviSkumo magistro laipsnj. Vietoj to, a$ pradéjau studijuoti Biblijg 1S istorinés
perspektyvos su nauju uzsidegimu, kad suzinociau viska, kg galé¢jau apie krikScioniy
tik¢jima, kurio, mano manymu, moko Biblija. [stojau | seminarijg kaip "atgimes"
fundamentalistas ir baigiau kaip liberaliai mastantis evangelikas krik§¢ionis, kuris vis dar
mato Biblijg kaip svarbiy mokymy, kuriuos Dievas numaté savo tautai, sand¢lj, bet taip pat ir
knyga, pilng Zmoniy sampraty ir klaidy.

Laikui bégant, mano paziiiry evoliucija tgsési. AS staiga netapau evangeliku agnostiku.
PriesSingai, beveik penkiolika mety po to, kai nustojau laikyti Biblija zodzZiu jkvépta, as ir
toliau buvau jsitikings krikS¢ionis — eidavau j bazny¢ia, tikéjau Dieva, iSpaZzindavau. Pamazu
linkau j liberalizma. Mano paties tyrimai paskatino mane suabejoti svarbiais mano tikéjimo
aspektais. Galiausiai, netrukus po seminarijos baigimo, pasiekiau taska, kai vis dar tvirtai
tik¢jau Dievu, bet Biblija supratau metaforiskai, o ne pazodziui: tikéjau, kad Biblijoje yra
ikvepty teksty, galinCiy paskatinti tikrus ir vertingus apmastymus apie Dieva, bet vis délto
yra zmogaus darbo vaisius su jvairiomis klaidomis, kurios gali kilti dél Zmogaus jsikiSimo.

Tada atéjo akimirka, kai praradau tikéjimg. Taip buvo ne todeél, kad laikiausi istorinio-
kritiSko poziiirio, bet todél, kad nebegaléjau suderinti savo tikéjimo Dievu su mane supanciu
pasauliu. | §j klausimg atsakiau savo knygoje "Dievo problema: kaip Biblija neatsako | miisy
degiausig klausimg — kodél mes ken¢iame?" (Dievo problema: kaip Biblija neatsako j miisy
svarbiausig klausimg — kod¢l mes ken¢iame). Pasaulyje yra tiek daug beprasmio skausmo ir
litidesio, kad negaliu patikéti, kad yra geras ir mylintis Dievas, kuriam viskas yra pavaldu.



Visa tai yra kitos knygos tema, bet ji turi tam tikrg reikSme Siai, nes penkiolika mety, per
kuriuos atsisakiau evangelinio tikéjimo ir tapau agnostiku, buvo neatsiejamai susije su
istoriniu kritiniu Biblijos, ypa¢ Naujojo Testamento, studijy metodu. Cia noriu pabrézti idéja,
1 kurig pabandysiu sutelkti démesj paskutiniame skyriuje. Jokiu biidu netikiu, kad istorinis-
kritinis metodas neiSvengiamai veda prie tikéjimo praradimo.

Visi mano artimi (ir ne tokie artimi) draugai, kurie studijuoja Naujaji Testamenta, sutinka su
daugeliu mano poziiiriy ] istorinj Naujaji Testamenta, istorinj Jézy, krik§cioniSkojo tikéjimo
formavimasi ir vystymasi ir panasiai. Net jei kai kuriais aspektais nesutariame (o taip
atsitinka, nes pirmiausia esame mokslininkai), negin¢ijame istoriniy metody ir pagrindiniy
1Svady, kurias jie leidzia mums padaryti. Nepaisant to, visi Sie draugai iSlieka atsidave
kriks¢ionys. Vieni désto universitetuose, kiti seminarijose ir kitose teologijos mokymo
istaigose. Dar kiti yra jSventinti ] tarnyste. Dauguma jy vaidina aktyvy vaidmenj baznycioje.
Istorinis-kritiSkas pozitris ] Biblija daugelj jy sukrété seminarijos metais, tac¢iau jy tikéjimas
atlaiké Soka. Mano atveju istorinis-kritinis metodas paskatino mane kvestionuoti savo
tikéjima ne tik pavirSutiniSkais, bet ir pacia jo esme. Taciau ne istorinis-kritinis pozitris |
Biblijg atvedé mane prie agnosticizmo, o kancios problema.

Todél §1 knyga néra apie tai, kaip as praradau tikéjima. Taciau kai kurie tikéjimo klausimai,
ypa¢ tikéjimas Biblija kaip istoriskai neklystanéiu, jkvéptu Dievo Zodziu, negali biiti
nesukrésti atsizvelgiant j tai, kg mes, istoriskai kritigki tikintieji, Zinome apie Biblija. Sioje
knygoje iSdéstytos paziiiros yra biidingos mokslininkams. NeZinau né vieno Biblijos
tyrinétojo, kuris biity suzinojes ka nors naujo i$ Sios knygos, taciau kai kurie mokslininkai
noréty paneigti kai kurias iSvadas. Teoriskai kunigai taip pat turi mazai ko i to pasimokyti,
nes S1 medziaga placiai déstoma seminarijose ir kitose teologinése mokymo jstaigose. Taciau
Zmongs 1§ gatviy ir bazny¢iy suoliuky yra nauji visa $i informacija. Tai tikrai apgailétina
aplinkybe, kurig jau seniai reikéty pasalinti.

2. NEATITIKIMU PASAULIS

Kai mokiniai supazindinami su istoriniu ir religiniu poziiiriu 1 Biblijos studijas, pirmas
dalykas, kurj jie suzino, yra tai, kad Biblijos tekstai, nesvarbu, ar tai buity Senasis
Testamentas, ar Naujasis Testamentas, yra kupini neatitikimy, kuriy daugelis negali biiti
suderinti. Kai kurie 18 $iy neatitikimy yra tik detalés, nedideli neatitikimai tarp knygy:
kareiviy skaicius, valdovo valdymo metai, apastalo kelias. Kartais i§ pazitiros nereikSmingi
skirtumai gali turéti didziulj skirtumg interpretuojant knyga, rekonstruojant senovés Izraelio
istorijos jvykius ir kuriant istorinio Jézaus biografijg. Galiausiai, yra skirtumy svarbiais
klausimais, kai vienas rasytojas pateikia vieng poziiirj (kaip buvo sukurtas pasaulis? kodél
kencia Dievo tauta? kokia Jézaus mirties reikSmé?), o kitas autorius pateikia kitg. Kartais Sie
poziiiriai tiesiog skiriasi, o kartais jie tiesiogiai prieStarauja vienas kitam.

Siame skyriuje aptarsiu kai kuriuos svarbius ir pastebimus Biblijos neatitikimus, kurie ateina
1 galva, kai studijuojate jg 18 istorinés perspektyvos. Kadangi specializuojuosi Naujajame
Testamente, daugiausia démesio skirsiu Naujajame Testamente esantiems neatitikimams, bet
patikékite, Senajame Testamente yra panasiy neatitikimy — i8 tikryjy yra dar daugiau
neatitikimy. Nors Naujgjj Testamentg, susidedantj 1§ dvidesimt septyniy knygy, parase¢
tariamai nuo SeSiolikos iki septyniolikos autoriy per daugiau nei septyniasdeSimt mety,
Sengjj Testamenta, arba hebrajy Biblija, sudaro trisdesSimt devynios knygos, paraSytos



desim¢&iy autoriy per maziausiai $esis §imtus mety. Cia yra daug galimybiy neatitikimams, ir
jei Jy ieSkosite, jy bus daug.

AS ne tik pabréziu, kad Biblija yra pilna priestaravimy, kaip bus i§samiau paaiSkinta Sio
skyriaus pabaigoje. Kartais mano mokiniai mano, kad tai yra tai, prie ko as vedu — jei
Biblijoje yra tiek daug neatitikimy, tuomet "negalima patikéti". Taciau tai néra galutiné
iSvada, nors Biblijos neatitikimai sukelia tam tikry problemy Zzmonéms, susijusiems su
krik§¢ioniy tikéjimu (bet ne visiems krik§¢ionims). Suvokti, kad Biblijoje yra prieStaravimy,
svarbu ir d¢l kity priezas¢iy. Taciau geriau visus argumentus iSvardyti skyriaus pabaigoje, o
ne pradzioje: visada naudinga suprasti, kokius duomenis turime, ir nedaryti skuboty iSvady
apie tai, kg jie reiskia.

Mano tikslas néra ieSkoti kiekvieno neatitikimo Naujajame Testamente, bet atkreipti démes;
tik 1 pacius nuostabiausius ar reikSmingiausius. Pradésiu nuo Evangelijy, tada pereisiu prie
apastalo Pauliaus rasty. Sioje diskusijoje nepaliesiu itin svarbaus klausimo apie tikraja iy
knygy autoryste (kas jas paras¢ — Jézaus mokiniai, apastaly bendrazygiai, vélesniy laiky
krik§¢ionys?). Tai vélesnio skyriaus tema. Kol kas pakaks pazymeéti, kad nesvarbu, kas
paraseé Sias knygas, kartais jos nesutaria viena su kita.

Kodeél ne tik nedémesingi, bet ir entuziastingi Biblijos skaitytojai niekada nepastebi Siy
neatitikimy, juolab kad kai kurie i$ jy, jei 1 juos atkreipiate démesj, tampa daugiau nei
akivaizdiis? Manau, kad viskas priklauso nuo $iy knygy skaitymo metodo. Dauguma Zmoniy
tiesiog skaito Biblija, iStraukg Cia, iStrauka ten, atsitiktinai jg atsivercia, pasirenka skyriy,
perskaito ir bando suprasti, kokia yra jos prasme.

Jie mazai stengiasi atidziai palyginti pasirinktg iStrauka su kitomis panaSiomis iStraukomis 1$
kity knygy. Jei perskaitysite fragmentg ten, pastraipg ten, jie visi atrodys kaip Biblija. Ta¢iau
istorinis teksto tyrimas reikalauja atidziai perskaityti ir palyginti tekstus iki smulkmeny.

Taciau net ir stropiis Biblijos skaitytojai daZznai nepastebi neatitikimy jos knygose, vélgi dél
to, kad pasirenka netinkamg skaitymo biidg. DaZzniausiai skaitytojai, skirtingai nei tie, kurie
Biblija vertina kritiSkai, istoriniu poZitriu, skaito knygas tokia tvarka, kokia jos pateikiamos.
Tai yra pagrjstas poziuris, galy gale, taip pat, kaip mes skaitome daugumg antologijy.
Kiekvienas, norintis studijuoti Naujgj; Testamenta, atidaro Mato Evangelijg ir pradeda
skaityti nuo pirmojo skyriaus pirmos eilutés iki pat knygos pabaigos, kad suzinoty, ka Matas
pasakoja apie Jézaus gyvenimg. Tada ateina Morkaus evangelijos, taip pat skaitomos nuo
pradzios iki pabaigos, eilé, ir paaiskeja, kad ji labai panasi | Mato darbg. Daugelis epizody
kartojasi, daznai tie patys jvykiai pasakojami tais paciais zodZiais, nors ¢ia ir yra kity
inkliuzy, bet apskritai knygos yra panasios. Po to Luko Evangelija studijuojama nuo pradzios
iki pabaigos. Ir viskas kartojasi: tos pacios ar panasios istorijos, panasiis Zodziai ir posakiai.
Skaitydami Evangelijg pagal Jong, galite pastebéti tam tikrg skirtuma, taciau 1§ esmeés §i
knyga atrodo kaip kitos: tai pasakojimas apie Jézaus ZodZius ir veiksmus prie§ jo pasirodyma
Jeruzalgje, istorija apie iSdavyste, jkalinima, nukryZiavima ir prisikélima.

Bet kokios knygos skaitymas nuo pradzios iki pabaigos yra natiiraliausias buidas. AS tai
vadinu "vertikaliu skaitymu". Tuo paciu metu pradedate nuo puslapio virSaus ir pasiekiate
apacig, nuo knygos pradzios pereinate ] pabaigg. Néra nieko blogo skaityti Evangelijas tokiu
paciu buidu, nes biitent tai ir yra skirta skaityti. TaCiau galimas ir kitas skaitymo biidas -



"horizontalus". Horizontaliai skaitant, pirmiausia nagrinéjama vienos evangelijos istorija,
paskui ta pati istorija i§ kitos evangelijos, tarsi jos biity i8déstytos viena Salia kitos puslapyje,
dviejy teksto stulpeliy pavidalu. Tuo paciu metu atlickamas i§samus visy detaliy
palyginimas[3].

Dé¢l "horizontalaus Evangelijy skaitymo" atsiranda jvairiausiy skirtumy ir neatitikimy.
Kartais tai yra tiesiog ty paciy dalyky variantai, kai kuriais atvejais svarbiis norint suprasti,
ka nor¢jo pabrézti tas ar kitas evangelistas, bet neprieStaraujantys vienas kitam. Pavyzdziui,
skaitydami Jézaus gimimo aprasymus Mato ir Luko knygose horizontaliai, pastebite, kad
Matas kalba apie iSmincius, atéjusius garbinti Jézaus, o Lukas — apie piemenis. Evangelijoje
pagal Matg néra piemeny, Luko evangelijoje néra iSminciy. Tai néra prieStaravimas: Matas
siekia (dél svarbiy priezasCiy, kaip paaiSkéja) kalbéti apie iSmincius, Lukas (dél kity
priezasCiy) apie piementis.

Tada yra skirtumy, kurie, jei neatrodo kaip akivaizdis prieStaravimai, vis tiek nedera vienas
su kitu. Jau min¢jau pirkliy i§varyma 1§ Sventyklos, apraSytag Morkaus 11 ir Jono 2 skyriuose.
Pirmajame Saltinyje Sis jvykis vyksta likus savaitei iki Jézaus mirties, Jono knygoje tai yra
pirmasis jvykis per trejus tarnystés metus, sulaukiantis vieSumo. Grieztgja §io ZodZio prasme
tai néra prieStaravimas: kiirybiSkumo pagalba nesunku rasti jtikinamg abiejy apraSymy
teisingumo paaiSkinimg. Kaip aptarta ankstesniame skyriuje, Jézus gal¢jo iSvaryti pirklius 1§
Sventyklos du kartus: vieng kartg savo tarnystés pradzioje ir vieng kartg pabaigoje. Taciau
toks paaiskinimas atrodo toli, kelia klausimg: kod¢l tada jis nebuvo sulaikytas pirma kartg?
Be to, Sis paaiskinimas reiskia, kad norint susieti Morkaus ir Jono pasakojimus, biitina i8 jy
sudaryti naujg Evangelijos versija, kuri skirtysi nuo dviejy skaitiniy, nes vietoj vieno
1Svarymo 18 Sventyklos pasirodys du.

Yra ir kity skirtumy, kurie, daugelio istorinio-kritinio metodo Salininky, mano, tiesiog negali
biti suderinti be prievartos teksto pakeitimo. Apie kai kuriuos 18 $iy skirtumy kalbésime
véliau Siame skyriuje, ir a§ nesugadinsiu malonumo i§ anksto pateikdamas jdomiausius
pavyzdzius. Nes dabar kalbama apie tai, kad skaitytojai nepastebi skirtumy, nes jie yra jprate
skaityti Biblijg tik vienu biidu, vertikaliai, o istorinis poziiiris sitilo kitg naudingg skaitymo
biida — horizontalyji.

Jei jus domina patys rasti skirtumus, tai padaryti labai lengva. Paimkite 1§ Evangelijy istorijy,
pavyzdZziui, istorijas apie Jézaus gimimg, Jayro dukters i§gydyma, nukryZziavima, prisikeélimg
— bet kuri 1§ jy tiks. Perskaitykite pasirinktg pasakojimg vienoje evangelijoje ir sudarykite
nuosekly ir i§samy jvykiy sgrasa, tada perskaitykite tg patj pasakojima kitoje evangelijoje ir
atidziai uzrasSykite dar karta. Galiausiai palyginkite saraSus. Kai kuriais atvejais skirtumai yra
nedideli, ta¢iau kartais jie daro skirtuma, net jei i§ pirmo Zvilgsnio atrodo nereik§mingi. Tai
pasakytina ir apie mano pirmajj pavyzdj. Paprastg ir esminj klausima, su kuriuo susiduriame,
galima vienareikSmiSkai pasakyti: kada mir¢ Jézus? Kitaip tariant, kurig dieng ir kokiu paros
metu Jézus mir¢ ant kryziaus? Pasirodo, | ji galite atsakyti jvairiai, priklausomai nuo to,
kokig Evangelijg skaitote.

Ivadinis pavyzdys: Jézaus mirtis Morkaus ir Jono evangelijose


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_3

Tai yra Naujajame Testamente esancio neatitikimo pavyzdys, kurj daznai cituoju savo
pokalbiuose su mokiniais, Tai vadovélinis pavyzdys, nes Morkus ir Jonas pateikia i§samig
informacija apie Jézaus mirt]. Ir jis mirSta kiekvienoje Evangelijoje savo laiku.

Tikriausiai pirmoji 1S jy buvo Morkaus evangelija. Mokslininkai jau seniai nustate, kad jis
pasirodé pra¢jus mazdaug 35—40 mety po Jézaus mirties, tikriausiai 65—70 m. po Kr. Pirmieji
deSimt Morkaus evangelijos skyriy yra skirti Jézaus vieSajai tarnystei Galiléjoje, Siaurés
Izraelyje, kur jis moko, gydo ligonius, iSvaro demonus ir susiduria su savo priesininkais
zydais fariziejais. Uzbaiges Sitg gyvenimo laikotarpj, jis nuvyko j Jeruzale, ; zydy Paschos
Svente; Ten jis suimamas ir jvykdomas ant kryziaus (11-16 skyriai).

Svarbi kontekstin¢ informacija padés man suprasti Morkaus (ir Jono) nukryziavimo
datavima, kuris dabar bus apraSytas. Jézaus laikais Pesach, kuri buvo Sven¢iama kasmet,
buvo pagrindin¢é zZydy Svente. Ji priming kelis Simtmecius anksciau, Mozés laikais, jvykusius
I8¢jimo jvykius, apraSytus Senojo Testamento [$¢jimo knygoje (IS¢jimo 5—15). Pagal §;
teksta, Izraelio vaikai vergijoje Egipte iSbuvo keturis Simtus mety, taciau Dievas iSklause jy
maldas ir atsiunté jiems iSvaduotoja Moze. Moze buvo pasiystas pas faraong ir pareiske, kad
Dievas jam jsakeé "paleisti mano tautg". Bet kietaSirdis faraonas atsisaké. Norédamas jj
jtikinti, Dievas jgaliojo Mozg iSlaisvinti deSimt negandy egiptieCiams, jskaitant paskutinj,
baisiausig 18 jy — "visus pirmagimius Egipto Zem¢je, nuo Zmogaus iki Zvéries".

Izraelitams buvo nurodyta vengti panasaus likimo savo vaikams. Kiekviena Seima turéjo
paaukoti avinelj, paimti jo kraujg ir "patepti ji ant abiejy dury stulpy ir ant dury sgramos"
namuose, kuriuose jie gyveno. Mirties angelas, pasirodes naktj, turéjo pamatyti kraujg ant
dury ir "praeiti" (Zyd. "Pesach" — "miré", "apéjo", i§ &ia ir kilo Paschos pavadinimas)
Izraelio namuose ir namuose, kur ant dury néra kraujo, nuzudyti pirmagimj. Taip ir atsitiko.
Sielvarto apimtas faraonas jsakeé izraelitams (600 000 vyry, taip pat motery ir vaiky) palikti
jo zeme. Taciau izraelitams 1§vykus, faraonas persigalvojo, vadovavo kariuomenei ir vijosi
savo buvusius vergus. Jis vijosi juos iki pat Raudonosios juros (hebrajy kalba — Raudonoji
jura, arba Yam-Suf, "nendriy jiira"), bet Dievas padaré dar vieng stebukla: su jo pagalba
Moz¢ jsaké jiiros vandenims iSsiskirti, kad Izraelio vaikai praeity "jiiros viduryje
sausumoje". Kai Egipto kariuomen¢ puolé paskui juos, Dievas jsaké vandenims vél
uzsidaryti, ir jie nuskandino visg kariuomene.

Taip Izraelis buvo iSlaisvintas 1§ Egipto vergijos. Dievas jsaké Mozei nuo $iol Svesti §; jvyk]
specialiu valgiu — kasmetine Pascha (IS¢jimo 12). Jézaus laikais zydai 1§ visur skubg¢jo |
Jeruzalg i Svente. Paschos vakarienés iSvakarése zydai i Jeruzalés Sventykla atneSdavo
avinelj (avinélj), o dazniau jj ten pat pirkdavo ir duodavo kunigams paskersti. Tada ériukas
buvo parsiveztas namo ir paruostas valgiui. Visa tai vyko "penktadienj prie$ Paschg" —
pasiruo$imo dieng.

Taigi vienintelis dalykas, kuris gali sukelti painiava, yra senovés zydy idéjos apie laika -
tokios pacios kaip ir §iuolaikiniy Zydy. Dabartinis "Sabatas" pazodZiui yra "$estadienis",
taciau pagal tradicijg jis prasideda penktadienio vakarg, kai sutemsta. Faktas yra tas, kad
tradiciniame judaizme nauja diena ateina atéjus tamsai, vakare. (Stai kodél PradZios knygoje,
kai Dievas sukiiré dangy ir Zeme, mums sakoma, kad "ir buvo vakaras, ir buvo rytas, pirma
diena" — diena sudaré naktis ir diena, o ne diena ir naktis.) Todél Sabas prasideda
penktadienio vakara, o kiekviena nauja diena prasideda vakaro tamsa.


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_5

Penktadien;j prie§ Velykas ériukas buvo paskerstas, o po piety jie ruosési valgyti. Jis turéjo
biti pradétas vakare, prasidéjus naujai dienai — Velyky dienai. Valgj sudaré simboliniai
patiekalai: érienos meésa pirmyjy ériuky, paskersty [$¢jimo metu, atminimui; karc¢ios Zolelés,
primenancios Egipto vergovés kartuma; nerauginta duona (nerauginta, nerauginta duona),
nes skrydis i§ Egipto buvo skubotas, tesla "dar nebuvo suriigusi", i$ jos buvo kepami
nerauginti pyragai ir keli vyno kerai. Todél Velyky diena prasideda vakariene ir trunka apie
dvideSimt keturias valandas, visg rytg ir kitos dienos dieng, po to prasideda pirmoji diena po
Velyky.

Dabar grizkime prie Morkaus pasakojimo apie Jézaus mirtj. Kartu su savo mokiniais jis
atvyko j Jeruzale Svesti Paschos. Morkaus 14:12 mokiniai klausia Jézaus, kur tg vakarg
paruosti Paschos vakarieng. Kitaip tariant, tai penktadienis prie§ Velykas. Jézus duoda jiems
nurodymus. Mokiniai paruosia viska, ko reikia, o atéjus vakarui, Paschos dienos pradziai,
pradeda valgyti. Ji tikrai ypatinga. Paminédamas simbolinj Paschos valgj, Jézus suteikia jam
dar simbolin¢ prasme. Jis paima neraugintg duona, lauzo jg ir sako: "Tai yra mano kiinas".
Manoma, kad jo kiinas turi buti sutraiSkytas del iSgelbéjimo. Po valgio jis paima taur¢ vyno
ir sako: "Tai yra mano naujosios sandoros kraujas, kuris iSlietas uz daugel;" (Morkaus 14:22-
25), o tai reiskia, kad jo kraujas turi buti pralietas.

Suvalge Paschos skanésta, mokiniai eina melstis ;] Getsemane. Judas Iskarijotas vadovauja
sargybiniams ir vykdo i8davyste. Jézus atvestas pas Zydy valdzig. Po nakties kal¢jime, ryte
jis buvo atvestas pas Romos Jud¢jos valdytoja Poncijy Pilota, kuris pripazino Jézy kaltu ir
"atidavé jj nukryziavimui". Mums sakoma, kad Jézus buvo nukryziuotas tg pacig diena,
devintg valanda ryto (Morkaus 15:25). Tai reiskia, kad Jézus mirsta Paschos dieng, ryta po
Paschos vakarienés.

Viskas Morkaus evangelijoje yra aiSku ir suprantama, ta¢iau, nepaisant bendro panaSumo, jo
pasakojimas neatitinka pasakojimo apie tuos pacius jvykius Evangelijoje pagal Jona, kuris
pats savaime atrodo toks pat aiSkus ir suprantamas. Jonas taip pat atvyksta j Jeruzale
paskutine savo gyvenimo savaite Svesti Paschos, po kurios seka paskutinis valgis, iSdavyste,
Piloto teismas ir mirties bausmé ant kryziaus. Stebina, kad Evangelijoje pagal Jona, Sio
pasakojimo pradzioje, mokiniai neklausia Jézaus, kur paruosti Paschos vakariene. Tod¢l jis
neduoda jiems nurodymy dél to. Jie valgo viska, kas virta kartu, bet Jone Jézus nieko nesako,
kad duona yra jo kiinas, o vynas yra jo kraujas. Vietoj to, jis plauna mokiniams kojas, kas
néra paminéta jokioje kitoje Evangelijoje (Jono 13:1-20).

Po valgio jie eina "uz Kidrono upelio, kur buvo sodas". Judas iS8duoda Jézy, jis atvezamas
pas zydy valdzia, o po nakties kal¢jime atveZamas pas Poncijy Pilota, kuris pripazjsta ji kaltu
ir atiduoda nukryziavimui. Ir mums tiksliai pasakyta, kada Pilotas iStar¢ $j sakinj: "Tada
buvo pasiruoSimo Paschai diena, apie vidurdien;" (Jono 19:14).

"Apie vidurdien;"? "Velyky pasiruoSimo diena"? Diena, kai ériukai atveZami j skerdima?
Kaip tai jmanoma? Morkaus evangelijoje Jézus gyveno visg dieng, liepé mokiniams paruosti
Paschos valgj, dalyvavo su jais, tada buvo suciuptas, praleido naktj kaléjime, kita rytg
pasirodé teisme ir buvo nuzudytas Paschos dieng, devintg valandg ryto. Bet ne Evangelijoje
pagal Jong. Jame Jézus mirSta dieng pries tai, pasiruoSimo Paschai diena, po piety.



Mano nuomone, nejmanoma rasti §io neatitikimo paaiskinimo. Zinoma, Zmonés ne karta
bandé¢ tokius bandymus. Kai kurie atkreipé¢ démesj, kad Morkus taip pat sako, kad Jézus miré
penktadienj (Morkaus 15:42). Visiskai teisingai, tik Sie skaitytojai nepastebéjo, kad Morkus
1$ karto paaiskina savo fraz¢ — "buvo pasiruo$imo Sabui diena", o ne diena pries Pascha.
Kitaip tariant, Morkui tai ne diena prie§ Paschos vakarieng, bet diena pries Sabg; Tai
vadinama "maisto gaminimo diena", nes Sabo maistas tur¢jo biiti gaminamas penktadienio

popiete.

Stai kur slypi priestaravimas: Morkaus atveju Jézus valgo Paschos vakariene (ketvirtadienio
vakarg) ir kitg ryta mirSta ant kryZziaus. Jono knygoje Jézus nedalyvauja Paschos vakarienéje
— jam mirties bausmé jvykdoma dieng prie§ Paschos vakarieng. Be to, Morkaus atveju Jézus
buvo nukryZiuotas devintg valandg ryto, tuo tarpu Jono atveju jis buvo pasmerktas tik
vidurdienj, o po to jvykdyta mirties bausme.

Kai kurie mokslininkai teigia, kad Sis evangelijy neatitikimas atsirado dél to, kad ne visi
7ydai §vesdavo Pascha ta padia savaités diena. Sis paaiskinimas skamba jtikinamai — kol
neiSsiaiskinsite §ios informacijos ir apie tai negalvosite. Taip, kai kurios sektos, nesusijusios
su Jeruzalés Sventykla, mané, kad religin¢ valdzia laikosi netinkamo kalendoriaus. Tac¢iau
tieck Morkaus, tiek Jono knygose Jézus néra uz Jeruzalés riby ar tarp sektantisky zydy: jis yra
Jeruzal¢je, kur ériukai vedami j skerdimg. O Jeruzaléje Pascha buvo Svenciama tik kartg per
metus. Jeruzalés Zyniai neprisitaiké prie keliy marginaliy sekty kalendoriaus uzgaidy.

Kokias i§vadas galima padaryti 18 Sio priestaravimo? Velgi, vienu lygmeniu jis atrodo
palyginti nereikSmingas. Koks skirtumas, kada ir kas jvyko, tg ar kitg dieng? Svarbiausia,
kad Jézus buvo nukryZiuotas, tiesa?

Ir tiesa, ir neteisinga. Kyla kitas klausimas, bet ne "Ar Jézus buvo nukryziuotas?", o "Ka
reiSkia Jézaus nukryziavimas?" Tokiy smulkmeny prasme, paaisSkinu savo mokiniams, yra ta,
kad Siais laikais, kai jvyksta zmogZzudyste ir policija atvyksta j nusikaltimo vieta, prasideda
jrodymy paieska iki maziausiy jkalCiy, ieSkant pirSty atspaudy ar plauky ant grindy. Pazvelge
1 tai, kg jie daro, galite uzduoti labai pagrista klausima: "Kg tu darai? Argi nematote, kad
priesais jus guli lavonas? Kodél reikia ieskoti pirSty atspaudy?" Taciau net ir pats
nereikSmingiausias jrodymas kartais padeda iSnarplioti bylg. Kas nuzud¢ §; Zzmogy ir kodél?
Taip yra ir su Evangelijomis. Kartais net nereik§mingi jrodymai gali tapti svarbia uzuomina,
padedancia suprasti autoriaus id¢jas apie jvykusius jvykius.

Cia negaliu pateikti i§samios analizés, bet atkreipsiu démesj j svarby Jono evangelijos
bruoza, parasyta paskutin¢je kanoninéje evangelijoje, tikriausiai pra¢jus dvideSimt
penkeriems metams po Morkaus evangelijos. Tik Jonas sako, kad Jézus yra "Dievo Avinélis,
kuris paSalina pasaulio nuodéme¢". Tai teigia Jonas KrikStytojas pacioje pasakojimo pradZzioje
(Jono 1:29) ir SeSiose eilutese véeliau (Jono 1:36). Tad kodel Jonas, paskutinés kanoninés
evangelijos autorius, pakeité Jézaus mirties dieng ir laikg? Galbit todel, kad Evangelijoje
pagal Jong Jézus yra Paschos avinélis, kurio auka uZztikrins i§laisvinimg i§ nuodémiy. Kaip ir
Paschos avinélis, Jézus turi mirti tg pacig dieng (pasiruo§imo dieng) ir tuo paciu metu
(netrukus po vidurdienio), kai Paschos ériukai atvezami j skerdimg Sventykloje.


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_6

Kitaip tariant, Jonas pakeité istoring data, kad pabrézty teologinj dalyka: Jézus yra
aukojamasis avin¢lis. Ir norédamas pateikti §j teologinj dalyka, Jonas turéjo sukurti
neatitikimg tarp savo paties ir kity pasakojimy.

Sis i8ankstinis vieno nedidelio neatitikimo tyrimas veda prie keliy i§vady, kurias
argumentuosiu skyriaus pabaigoje.

* Naujojo Testamento knygose yra neatitikimy.
» Kai kurie 1§ 8iy neatitikimy negali biiti suderinti.

» Morkaus ir Jono pasakojimai negali biiti istoriskai tikslis, nes jie prieStarauja vienas kitam
Jézaus mirties klausimu.

 Norédami suprasti, kg kiekvienas autorius bando isreiksti, turite pazvelgti

1 kiekvieno pasakojimo detales ir niekada nemanyti, kad visi pasakojimai sako tg patj.
Evangelija pagal Jong skiriasi nuo Morkaus Evangelijos pagrindiniu, nors ir 1§ paZitiros
nereikSmingu klausimu. Jei norime suprasti, kg Jonas sako apie Jézy, neturétume bandyti
suderinti skirtumy, kitaip praleisime jo Zodziy prasme.

Jézaus gimimo ir gyvenimo pasakojimy neatitikimai

Dabar pereikime prie Evangelijos pasakojimy apie Jézaus gyvenima, prasidedan¢iy nuo jo
gimimo, neatitikimy. AS savavaliSkai atskyriau skirtumus, kurie man pasirodé ypac svarbiis,
nuo ty, kurie gali atrodyti palyginti mazi ar tiesiog jdomiis. Dar kartg noréciau pabrézti, kad
¢ia nepateikiu visy galimy neatitikimy pavyzdziy: jiems iSanalizuoti prireikty viso tomo.

Jézaus gimimas

Naujajame Testamente apie Jézaus gimimg pasakojama tik dviejose iStraukose: Mato ir Luko
evangelijy pirmuosiuose skyriuose. Morkus ir Jonas nemini jo, kaip mergelés, gimimo,
Betliejuje ar kity Kaledy detaliy: Siose dviejose evangelijose Jézus pirma kartg pasirodo
mums suauges. Jo gimimo detaliy Paulius ar kiti Naujojo Testamento raSytojai neuzrase.
Tode¢l viska, ka Zmonés zino — arba mano, kad Zino — apie Kalédas, jie Zino tik 1§ Mato ir
Luko evangelijy. Istorija, kurig prisimename kiekvienais metais gruodZzio ménesy, 18 tikryjy
yra dviejy skirtingy Evangelijos istorijy derinys, vienos ir kitos detaliy derinys, sukuriantis
vieng didelj ir nuosekly pasakojimg. Tiesg sakant, Sios istorijos ne visur sutampa viena su
kita. Tai néra tik visiSkai skirtingos Jézaus gimimo istorijos: kai kurie jy neatitikimai negali
biti suderinti (be to, kai kurie neatitikimai neatlaiko istorinio patikimumo iSbandymo, bet tai
jau kitas klausimas).

Lengviausias budas nustatyti Siuos neatitikimus yra apibendrinti abi sgskaitas. Mato 1:18-
2:23 Kaledy istorija pasakojama taip: Po Marijos ir Juozapo suzadétuviy buvo nustatyta, kad
Marija nés¢ia. Zinoma, jtardamas blogiausia, Juozapas ketina su ja issiskirti, ta¢iau sapne
jam paaiskinama, kad Marija pradéjo Sventaja Dvasia[8]. Jie susituoke, gimé Jézus.
ISmin¢iai 18 ryty atvyko 1 Jeruzalg Zvaigzdés ir paklause, kur gimé Zydy karalius. Karalius
Erodas surinko aukStuosius kunigus ir Rasto aiSkintojus ir suzinojo, kad karalius atvyks i$
Betlicjaus. Stai kg Erodas sako i§min&iams, kai jie eina j Betliejy, vél sekdami Zzvaigzde, kuri
sustojo vir§ namo, kuriame gyveno Jézaus Seima. Magai atneSa jam dovany, o tada, jspéti


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_8
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_7

sapne, negrjzta pas Eroda, kad jam viska pranesty, kaip jis liepé, bet kitaip eina j savo Salj.
Erodas, kaip karalius, bijo ka tik gimusio karaliaus varzyby ir jsako kariuomenei nuzudyti
visus jaunesnius nei dvejy mety vyrus Betliejuje ir jo apylinkése. Taciau Juozapas sapne
1sp€jamas apie pavojy. Kartu su Marija ir Jézumi jis béga 1S miesto | Egipta. Véliau, Egipte,
Juozapas sapne vel suzinojo, kad Erodas mire ir kad dabar jie gali grizti i tévyng. Bet
suzinoje, kad Erodo stinus Archelajas tapo valdovu, jie nusprendZzia negrijZzti, o eiti | Siaure,
prie Galil¢jos ir Nazareto miesto sieny. Jézus ten uzaugo.

Evangelijos pagal Matg pasakojimo ypatumas, skiriantis jj nuo pasakojimo pagal Luka, slypi
tame, kad autorius nuolat primena i8sipildziusig pranaSyste: "Ir visa tai jvyko, kad iSsipildyty
tai, kas buvo pasakyta VieSpaties per pranasa" (Mt 1, 22), "taip paraSyta per pranasa" (Mato
2, 6), "kad i$sipildyty tai, kas buvo pasakyta per pranasa" (2, 17), "kad i$sipildyty tai, kas
buvo pasakyta per pranasus" (Mt 2, 23). Kitaip tariant, Jézaus gimimas yra Sventojo Rasto
pranasysciy iSsipildymas. Lukas tikriausiai to neginCyty, bet jis nutyli apie pranasystes.
Taciau yra du dalykai, dél kuriy jis sutinka su Matu: Jézaus motina buvo mergelé, o jis pats
gime Betliejuje. Tuo paciu metu Luko tekstas, kuriame pasirodo du minéti punktai,
stulbinamai skiriasi nuo Mato teksto.

Ilgesné Luko versija (Luko 1:4-2:40) prasideda ilgu pasakojimu apie angela, skelbiant], kad
"nevaisinga" moteris ElZbieta pagimdys Jong (Krikstytoja) — pasak Luko, Jézaus pusbrolio
(Elzbieta ir Marija yra giminingos: Lukas yra vienintelis Naujojo Testamento rasytojas, kuris
tai pamin¢jo). Lukas raSo, kad Marija yra "mergelé, suzadétiné su vyru, vardu Juozapas".
Tada jai pasirodo angelas ir pranesa, kad ji taip pat pastos i§ Sventosios Dvasios ir pagimdys
Dievo Siiny. Marija aplanko ElZzbieta, kuri dabar yra SeStag ménesj néscia, ir kudikis jos
1sCiose "Sokinéja" 1§ dZiaugsmo, nes "VieSpaties Motina at¢jo pas ji". Marija prasiverzia j
giesme. Gimsta Jonas KrikStytojas, o jo tévas Zacharijas pradeda pranasauti. Ir tada
pereiname prie tikrosios Jézaus gimimo istorijos.

Romos imperatoriaus Augusto dekretu kiekvienas imperijos gyventojas turi biiti jtrauktas j
suraSymo sgrasus; mums sakoma, kad pirmojo suraSymo metu romeény Sirijos valdytojas
buvo Kvirinijus. Prasidéjus suraSymui, visi tur¢jo grizti j savo protéviy tévyne. Kadangi
Juozapo protéviy tévyneé buvo Betliejuje (jis buvo kiles 1S ten gimusio karaliaus Dovydo), jis
ten nuvyko su Marija, su kuria buvo susizadéjes. VieSédama Betliejuje, ji pagimdé Jézy,
suvyniojo ji 1 vystyklus ir tkelé 1 €édZiose, "nes uZeigoje jiems nebuvo vietos". Angelas
pasirodé piemenims lauke ir pranes¢ jiems, kad Betliejuje gimé Mesijas (Gelbétojas); Jie
nu¢jo garbinti vaiko. Po astuoniy dieny Jézus buvo apipjaustytas. Tada jis buvo pristatytas
Dievui Sventykloje, o jo tévai aukojo tokiai progai Mozés jstatyme numatytg aukg. Teisusis
ir pamaldus vyras Simeonas ir pagyvenusi pamaldi naslé Ona pripazino Jézy Mesiju. Kai
Juozapas ir Marija "viska padaré pagal VieSpaties jstatymg", Svesdami savo pirmagimio
gimima, jie grizo ] Nazaretg, kur uzaugo Jézus.

Siame apragyme pakartotinai minimas "Vie$paties jstatymas" yra Kun 12 skyrius, kuriame
sakoma, kad aukojamos Sventyklai turi buiti aukojamos pra¢jus trisdeSimt trims dienoms po
vaiko gimimo.

Pries pradedant analizuoti Siy dviejy apraSymy skirtumus, reikia pazyméti, kad istorikai
susiduria su rimtais sunkumais tyrinédami juos abu. Pavyzdziui, kg reiskia zvaigzdés elgesys
Mato evangelijoje, atvedgs iSmincius j Jeruzale, 1§ pradziy sustojes virs jos, paskui j Betliejy



ir galiausiai pakibes vir$§ namy, kuriuose gimé Jézus? Kokia tai zvaigzdé? Zvaigzde, kuri
juda taip létai, kad magai gali j3 sekti pés¢iomis ar kupranugariais, tada sustoja, veél pradeda
judeti ir vel sustoja? Kaip tiksliai Zvaigzdé sustojo vir§ namo? Kvieciu savo mokinius giedra
ir zvaigzdéta naktj iSeiti 1§ namy, i$sirinkti vieng rySkiausiy dangaus zvaigzdziy ir pabandyti
nustatyti, kuris i$ jy kaimynystéje esanciy namy baigesi. Akivaizdu, kad Cia apraSytas
stebuklingas jvykis, taciau vis délto labai sunku suprasti, kg autorius turé¢jo omenyje.
GreiCiausiai ne tikra zvaigzdé, ne nova, ne kometa ar kitas astronominis reiskinys.

Kalbédamas apie istorinj autentiSkuma, taip pat atkreipsiu démesj, kad né viename i§ senoveés
Saltiniy néra informacijos apie kiidikiy Zudynes karaliaus Erodo nurodymu nei Betliejuje, nei
kur nors kitur. Sio jvykio nemini joks Biblijos ar kitas autorius. Ar §i detalé, kaip ir Jézaus
mirties apraSymo detalés Evangelijoje pagal Jona, kurig Matas pateike tik tam, kad pabrézty
kokj nors teologinj dalyka?

Studijuojant Evangelija pagal Luka i8kyla dar rimtesniy istoriniy sunkumy. Pirma, mes
turime palyginti gausius informacijos Saltinius apie Augusto valdyma, ir n¢ vienas i$ jy
nemini visoje imperijoje vykusio suraS§ymo, d¢l kurio visi jos gyventojai turéjo grizti j savo
protéviy tévyneg. Ar apskritai jmanoma jsivaizduoti tokj dalyka? Juozapas grjzta j Betliejy,
nes ten gime jo protévis Dovydas. Bet Dovydas gyveno tiikstant] mety anks¢iau nei
Juozapas. Ar kiekvienas Romos imperijos gyventojas turéjo grizti  vieta, kur pries tukstantj
mety gyveno jy protéviai? Jei toks pasaulinis suraSymas biity paskelbtas dabar ir kiekvienas
1§ miisy turéty grizti j savo protéviy tévyne pries tikstant] mety, kur jizs eituméte? Ar galite
isivaizduoti, kaip jprasta gyvenimo tékmé bus sutrikdyta dé¢l tokio visuotinio rezultato? Ar
galite jsivaizduoti, kad toks grandiozinis sumanymas nebiity paminétas jokiame laikrastyje?
Neé viename i§ senoves Saltiniy néra jokios informacijos apie toki suraSyma, i$skyrus Luko
evangelija. Kodél Lukas apie tai raSo? Atsakymas gali atrodyti akivaizdus. Lukas nori, kad
Jézus gimty Betliejuje, nors Zino apie jo atvykima 1§ Nazareto. Taip pat ir Matas, kuris vercia
Jézy gimti Betliejuje kitaip.

Skirtumai tarp §iy naratyvy yra stulbinantys. Zodziu, viskas, kas rodoma Mate, néra Luke, ir
viskas, kas pasirodo Luke, néra paminéta Matthew. ApreisSkimy, kurie pasirodé Juozapui
sapne ir aprasyti Mato laiSke, néra Luke; Lukas raSo apie angely pasirodyma Elzbietai ir
Marijai, ta¢iau Mato evangelijoje nieko panasaus néra. Evangelijoje pagal Mata, iSminciai,
Erodo jvykdytas nekalty Zmoniy nuzudymas, pabégimas j Egipta, Sventoji Seima, kuri grjZo
1 Nazareta aplenkdama Judéja: Lukas nieko 1S to neturi. Lukas raso apie Jono Krikstytojo
gimimg, Cezario paskelbtg suraSyma, keliong ] Betliejy, €dZios ir uzeiga, piementis,
apipjaustyma, pristatyma Sventykloje ir grizimg namo iskart po jo, taciau Matas apie visa tai
nutyli.

Galima daryti prielaida, kad Matas tiesiog pasakoja vieng istorijos dalj, o Lukas pasakoja
kita, tod¢l mes turime visas teises kiekvieng gruodj i tradicinj Kalédy spektaklj jtraukti
iSmincius, piemenis, keliong i§ Nazareto ir skrydj 1 Egipta. Béda kitokia: atidziai iSnagrinéjus
pasakojimus atskleidziami ne tik nedideli skirtumai, bet ir neatitikimai, kuriuos sunku, o gal
net neymanoma paaiskinti.

Jei Evangelijos sako tiesg ir Jézus 1§ tiesy gime valdant Erodui, tai Lukas klydo, ir Jézus
negaléjo gimti tuo metu, kai Kvirinijus valdé¢ Sirija. IS daugelio kity istoriniy Saltiniy,



iskaitant romény istorikg Tacita, Zydy istorikg Juozapg ir keleta senoviniy uzraSy, Zinome,
kad Kvirinijus Sirijos valdytoju tapo tik 6 m. e. m., pra¢jus deSimc¢iai mety po Erodo mirties.

Kruopstus dviejy apraSymy palyginimas taip pat atskleidZia vidinius neatitikimus. Norint
priartéti prie Sios problemos, galima paklausti: kuriame mieste gyveno Juozapas ir Marija,
pasak Mato? Zinoma, sakysite: "Nazarete". Tadiau apie tai rago tik Lukas, o Matas mums
nieko panaSaus nesako. Pirmg kartg jis mini Juozapg ir Marijg rySium su Betliejumi, o ne su
Nazaretu. ISminciai, sekantys zvaigzde (tikriausiai kelioné uZtruko) atvyksta garbinti Jézaus
jo namuose Betliejuje. Akivaizdu, kad ten gyvena Juozapas ir Marija. Be to, vykdydamas
kudikiy zudynes, Erodas jsako nuzudyti visus vyriskus vaikus iki dvejy mety. Tai turéty
reiksti, kad Jézus gimé prie§ pasirodant iSmin¢iams. PrieSingu atveju Erodo jsakymai neturi
prasmes: be abejo, net romény kareiviai sugeba atskirti vaika, kuris jau iSmoko vaikscioti,
nuo kiidikio, gimusio pries savaite. Tai reiSkia, kad Juozapas ir Marija ir toliau gyvena
Betliejuje kelis ménesius ar net visus metus po Jézaus gimimo. Bet kaip Lukas gali biiti
teisus, sakydamas, kad jie atvyko i§ Nazareto ir grizo ten prag¢jus kiek daugiau nei ménesiui
po Jézaus gimimo? Be to, pasak Mato, pabege 1 Egipta ir grize 1S ten po Erodo mirties, Seima
pirmiausia susirenka 1 Jud¢ja, kur yra Betliejus.

Bet tai neyjmanoma, nes Archelajus tapo valdovu, o Seima apsigyvena Nazarete. Mato
pasakojime Sie Zmongs 1S tikryjy yra kile ne 1§ Nazareto, o 1§ Betliejaus.

Taciau dar akivaizdesnis yra neatitikimas, susijes su jvykiais po Jézaus gimimo. Jei Matas
teisus ir Seima pabégo 1 Egipta, kaip Lukas gali biti teisus, kai teigia, kad ji iSvyko tiesiai |
Nazareta?

Trumpai tariant, yra nejtikétinai sunku pazvelgti | Jézaus gimimo pasakojimg. Istoriskai
netiksliy detaliy ir neatitikimy paprasciausiai nejmanoma paaiskinti. Kodel skirtumas toks
didelis? Kai kuriems skaitytojams atsakymas gali atrodyti akivaizdus. Istorinio-kritinio
metodo Salininkai jau seniai teigia, kad vienas 1§ evangelisty autoriy tiksly buvo pabrézti du
dalykus: kad Jézaus motina buvo mergelé¢ ir kad jis gim¢ Betliejuje. Bet kod¢l jis turéjo gimti
Betliejuje? Matas turi uzuoming: Senojo Testamento pranaso Miche¢jo knygoje yra
pranaSyste, pagal kurig Gelbétojas pasirodys 1§ Betliejaus. Kg evangelistai nagrin¢jo su
Jézaus 1§ Nazareto at¢jimo faktu, kuris buvo placiai Zinomas? Jie turéjo surasti priezastj,
kodél jis uzaugo Nazarete, atokiame ir nezinomame Galiléjos mieste, nors 1S tikryjy jis gime
Betliejuje, karaliaus Dovydo, karaliSkojo Mesijo protévio, gimtin¢je. Norédami priversti
Jézy gimti Betliejuje, bet augti Nazarete, Matas ir Lukas savarankiskai randa sprendimus,
kurie kiekvienam i$ jy tur¢jo atrodyti jtikinami ir jtikinami. Taciau istorikai sugebéjo
nustatyti kiekvieno pasakojimo silpnybes, o mastantis skaitytojas, surinkes §ias istorijas
(naudodamas "horizontalaus skaitymo" metoda), tikriausiai pastebés, kad jos skiriasi keliais
pagrindiniais klausimais.

Jézaus genealogijos

Genealogijos yra Biblijos iStraukos, kurios patinka nedaugeliui skaitytojy. Kai mano
mokiniai skundziasi, kad prasau jy perskaityti Jézaus genealogijas Mato ir Luko knygose,
raginu juos lankyti zydy Biblijos studijy kursg ir perskaityti genealogija 1 Kronikose. Jis
uzima net devynis skyrius, kuriuose pavadinimai seka vardus. Palyginimui, Jézaus
genealogijos Mato ir Luko knygose atrodo guodzianciai trumpos. Taciau faktas yra tas, kad
jie skiriasi vienas nuo kito.



Velgi, Mato ir Luko evangelijos yra tik dvi 1§ keturiy, kuriose iSvardyti Jézaus protéviai. Abu
pateikia genealogija per Juozapo ir jo Zydy protéviy linijg. Tai savaime yra mjslinga. Kaip
matéme, tick Matas, tiek Lukas pabrézia Jézaus motinos nekaltybe: ji pradéjo ne Juozapa, bet
Sventaja Dvasia. Juozapas néra Jézaus tévas. Bet tai veda prie akivaizdZios problemos. Jei
Jézus néra susij¢s su Juozapu krauju, kodel Matas ir Lukas tur¢jo pateikti savo genealogija
per Juozapo linija? Nei viena, nei kita neatsako j §j klausima: abiejose evangelijose yra
genealogija, kuri negali biiti Jézaus genealogija, nes jis susijes tik su Marija, kurios
genealogijos nepateikia né vienas 1§ autoriy.

Be Sios bendros problemos, yra keletas aiskiy skirtumy tarp Mato 1 ir Luko 3 skyriy
genealogijy. Kai kurie i§ jy néra esminiai skirtumai patys savaime, tik detaliy skirtumai.
Pavyzdziui, Matas pradeda savo evangelijg genealogija, o Lukas ja pateikia po Jézaus kriksto
aprasymo, treiajame skyriuje (keistas genealogijos vietos pasirinkimas, nes jis tiesiogiai
susijes su gimimu, o ne su krik$tu sulaukus trisdeSimties, bet jei Lukas jdé¢jo ji i trecig skyriy,
galbiit jis tur¢jo tam priezast]). Mato genealogija siekia per Juozapg iki karaliaus Dovydo,
Mesijo protévio, ir toliau iki Abraomo, Zydy tévo. Lukas eina dar toliau ir atseka Jézaus
genealogija iki Adomo, Zmonijos tévo.

Mano teta, genealogé, didziuojasi, kad atseké savo Seimos protévius iki vieno 1§ Mayflower
keleiviy. Ir ¢ia matome genealogija, siekian¢ig Adoma — patj pirmajj Zmogy, sukurtg kartu su
Ieva. Nuostabi kilmé.

Nevalingai kyla klausimas, kod¢l abu autoriai pasirinko skirtingus genealoginius rezultatus.
Paprastai manoma, kad Matas, kuris savo Evangelijoje sieké pabrézti Jézaus ZydisSka
tapatybe, pabrézeé savo giminyste su didziausiu zydy karaliumi Dovydu ir Zydy tévu
Abraomu. Kita vertus, Lukas teige, kad Jézus yra visy zmoniy, tiek Zydy, tiek ne zydy,
Gelbétojas, kaip liudija antrasis Luko veikalas "ApaStaly darbai", kuriame j baznycig
atvedami kitatauciai. Tod¢l Lukas bando pabréZzti Jézaus giminyste su mumis visais per
Adoma.

Kitas skirtumas tarp Siy dviejy genealogijy yra tas, kad Mato genealogija prasideda
pradZioje, su Abraomu, ir karta po kartos eina pas Juozapa, o Luko genealogija turi prieSingg
krypti, pradedant nuo Juozapo ir griztant prie Adomo.

Taciau visa tai, kas iSdéstyta pirmiau, yra tik skirtumai tarp dviejy naratyvy. Pagrindinis
sunkumas yra tas, kad Sios dvi genealogijos 1§ esmes skiriasi. Lengviausias biidas nustatyti §j
skirtumg yra paprastas klausimas: kas yra Juozapo tévas, senelis i§ tévo puseés ir prosenelis
kiekvienoje genealogijoje? Mato evangelijoje prie§ Juozapg eina Jokubas, Matanas —
Matanas, Eleazaras — Eleazaras, Eleazaras — Eliudas ir t. t. Luko genealogija siekia nuo
Juozapo iki Elijo, Moto, Levio ir Melchio. Genealogijos panasios tik po karaliaus Dovydo
(nors ateityje jos turi naujy problemy, kaip pamatysime netrukus), ta¢iau jos nesutaria
tarpusavyje tarp Dovydo ir Juozapo.

Kaip i8spresti §; sunkumg? Tipiskas paaiSkinimas yra tas, kad Matas pateikia Juozapo
genealogija, nes Matas dazniau mini jj pasakojime apie Jézaus gimima, o Lukas mini
Marijos genealogija, nes ji pabréziama jo pasakojime apie Jézaus gimimg. Taciau Sis
viliojantis sprendimas turi lemtingg truikumg. Lukas aiskiai parodo, kad tai yra Juozapo, o ne
Marijos Seima (Luko 3:23, taip pat Mato 1:16).


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_10
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_9

Ir tai dar ne visos problemos. Kai kuriais atzvilgiais Morkaus genealogija yra nuostabesné,
nes pabrézia Jézaus pirmtaky sgraso numerologine reikSme. Abraomg nuo Dovydo,
didziausio Izraelio karaliaus, skiria keturiolika karty; Dovydo sunaikinimas Babilonieciai,
baisiausia Izraelio nelaime, yra keturiolika karty, o migracija j Babilong nuo Jézaus gimimo
yra keturiolika karty (Mato 1:17). Tris kartus keturiolika, tarsi pats Dievas biity tai
suplanaves. Matthew nuomone, taip ir buvo. Pasikeitus keturiolikai karty, jvyko reikSmingas
ir didelio masto jvykis. Tai reiSke, kad Jézus, keturioliktosios kartos narys, taip pat buvo
labai svarbus Dievui.

Taciau faktas yra tas, kad harmoninga schema "tris kartus keturiolika" neveikia. Atidziai
perskaicCius ir suskaiciavus visus vardus, paaisk¢ja, kad treciajai grupei priklauso ne
keturiolika, o trylika karty. Be to, labai lengva palyginti Mato evangelijos genealogijg su jos
Saltiniu, hebrajy Biblija, i§ kurios buvo paimti genealogijos pavadinimai. Tai darydamas,
paaiskéeja, kad Matas praleido kelis vardus karty grupéje nuo Dovydo iki migracijos |
Babilong. Mato 1:8 jis raso, kad Jehoramas pagimdé Uzija. Taciau i§ 1 Metras¢iy 3:10—12
zinome, kad Jehoramas buvo ne Uzijo tévas, o jo prosenelis. Kitaip tariant, Matas i3
genealogijos iSbraukeé tris kartas. UZ ka? Atsakymas akivaizdus. Jei jis buty

itraukes visas kartas, jis nebiity gal¢jes teigti, kad kas keturiolika yra reikSmingas jvykis.

Bet kodél jam buvo taip svarbu iSlaikyti skai¢iy keturiolika? Kodél ne septyniolika ir
vienuolika? Bégant metams mokslininkai i8kele keleta hipoteziy. Kai kurie saké, kad tobulas
Biblijos skaiCius yra septyni. Kas tada yra keturiolika? Du kartus septyni. Tai reiskia, kad
genealogija yra "dvigubai tobula". Pagal kita, galbiit labiau jtikinamg teorijg, genealogija
buvo skirta pabrézti Jézaus kaip Mesijo statusg. Mesijas turi biiti "Dovydo siinus", garsiausio
Izraelio karaliaus palikuonis. Svarbu Zinoti, kad senovés kalbose abécelés raides taip pat
tarnavo kaip skaiciai: pirmoji hebrajy abéceles raide "aleph" reiSke vieng, antroji "bet" reiSke
du, tre€ioji "gimel" reisSke tris ir pan. Be to, hebrajy kalba balsiai buvo praleisti rastu, todel
pavadinimas "Dovydas" atrodé kaip "DVD". Raid¢ D ("dalet") Zyme¢jo keturias, raide B
("vav") - SesSias. Jei sudésite skaicius, atitinkanc¢ius Dovydo vardo raides, gausite keturiolika.
Galbiit todel Matas nor¢jo, kad Dovydo siinaus, Mesijo, Jézaus genealogija biity sudaryta 1§
trijy grupiy po keturiolika karty.

Deja, Siam tikslui jis tur¢jo iSbraukti keleta vardy. Taip pat galima pastebéti, kad jei Matas
buvo teisus savo schemoje "tris kartus keturiolika", tai Abraomo ir Jézaus genealogijoje turi
biiti 42 vardai. O Luko genealogijoje yra 57 vardai. Tai skirtingos genealogijos.

Kokia tokiy neatitikimy priezastis? Kiekvienas rasytojas turéjo savo tiksla, tiksliau, kelis
tikslus, sudarydamas genealogijas: parodyti Jézaus rysj su Abraomu, Zydy tévu (tai ypac
rySku Mato knygoje), su didZiuoju Zydy karaliumi Dovydu (Matas) ir su visa Zzmonija
(Lukas). Tikriausiai Sie autoriai paveld¢jo, o gal ir sudaré jvairias genealogijas. N¢é vienas i$
Ju, Zinoma, nejtare, kad jo pasakojimas pateks | Naujaji Testamentg ir kad istorinio-kritinio
metodo Salininkai, gyven¢ po dviejy tikstan¢iy mety, kruopsciai jj studijuos ir lygins su
kitais tekstais. Ir, Zinoma, autoriai nesitar¢ tarpusavyje, kad patikrinty faktus. Kiekvienas
raSeé pagal savo galimybes, todel jy pasakojimai pasirode esg skirtingi.

Kiti Jézaus gyvenimo neatitikimai


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_11

Dabar, kai apsvarstéme kai kuriuos pastebimus evangelijy neatitikimus, paliesiu kitus, bet ne
taip detaliai. Jei pageidaujama, dauguma S$iy neatitikimy galima istirti savarankiskai. Ir rasti
daug kity neatitikimy, paprasc¢iausiai skaitant Evangelijas "horizontaliu metodu", vieng
istorijg po kitos.

Siuos neatitikimus galime spresti uzduodami kelis paprastus klausimus. Cia apsiribosiu
penkiais.

K3 sako balsas per Jézaus kriksta?

Tai priklauso nuo to, kokig Evangelija skaitome. KrikStas apraSytas ne tik Evangelijoje pagal
Jona, bet ir kituose trijuose matome labai panaSius apraSymus. To galima tikétis:
mokslininkai jau seniai nustaté, kad Matas ir Lukas pasiskolino keleta sceny i§ Morkaus
evangelijos, vieno 1§ pagrindiniy jy Saltiniy, todél jos daZnai yra beveik pazodZiui panasios.
Taciau yra ir skirtumy, nes Matas ir Lukas kai kuriose iStraukose pakeité Saltinio tekstg. Bet
kokiu atveju, visuose trijuose Jézaus krikSto pasakojimuose dangus atsiveria jam iS¢jus 18
vandens, Dvasia nusileidZia kaip balandis ir 1§ dangaus girdimas balsas. Ir kg jis sako? Mato
evangelijoje: "Tai yra mano Mylimasis Stinus, kuriuo a$ esu patenkintas." Matyt, balsas
kalba su Zzmonémis aplink Jézy, o gal su Jonu KrikStytoju, ir informuoja visus, kas yra Jézus.
Taciau Morkaus balsas sako: "Tu esi mano mylimasis Stinus, kuriuo a$ esu patenkintas."
Siuo atveju balsas aiskiai kalba tiesiogiai su Jézumi, pasakodamas jam, kas jis yra, arba
patvirtindamas jo nuojautas. Luko knygoje matome kitokj teksta (ir ¢ia iSkyla naujy
sunkumy, nes skirtinguose Luko evangelijos rankrasc¢iuose balsas taria skirtingus Zodzius.

Balsas sako: "Tu esi mano Siinus, a$ tave pagimdziau Siandien" (Luko 3:22), cituodamas
Psalmyno 2:7 ZodZius.

Kiekvienas pasakojimas turi savo balsa. ZodZiai, jy reikmé ir funkcijos kei¢iasi: Mato
evangelijoje jie tapatina Jézy su Jonu Krikstytoju ir zmonémis; Morkaus knygoje patvirtinti
Jézaus id¢jas apie tai, kas jis yra; Luko evangelijoje jie aiskina, kad krikStas padare ji
mylimu Dievo sinumi. Belieka i$siaigkinti, ka i$ tikryjy pasakeé balsas. Sis klausimas taip
glumino pirmuosius krikscionis, kad vélesnéje nekanoninéje evangelijoje, pavadintoje
Ebionitu (Ebionitu), jis buvo iSsprestas nurodant, kad balsas 1§ dangaus buvo girdimas tris
kartus. Pirma kartg jis iStaré Jézui skirtus zodzius, uzraSytus Morkaus evangelijoje, tada
1Stare tekstg 1§ Mato evangelijos, skirtos Jonui KrikStytojui ir Zmonéms, ir galiausiai, trecig
karta, ZodZius 1§ Luko evangelijos. Ir jei neperrasysite visy trijy Evangelijy, faktas lieka
faktu, kad balsas jose sako skirtingus dalykus.

Kur buvo Jézus kita diena po kriksto?

Evangelijose pagal Mata, Morky ir Luka — vadinamosiose sinoptinése evangelijose — Jézus
po kriksto iSeina | dykuma, kur yra "velnio gundomas" [13]. Morkus ypac aiSkiai parodo,
kad iSvykimas jvyko nedelsiant, ir raso, kad Jézy Dvasia "nedelsiant" nuvedé ; dykuma. O
Dzonas? Jonas nepasakoja apie velnig, gundziusj Jézy dykumoje. Kitg dieng po to, kai Jonas
Krikstytojas pamaté Dvasia, nusileidZiancig ant Jézaus balandZio pavidalu (Jono 1:29-34), jis
vel susitinka su Jézumi ir paskelbia j; Dievo Aviné¢liu (Jonas aiSkiai nurodo, kad tai jvyko
"kitg dieng"). Tada Jézus pradeda rinkti mokinius (Jono 1:35-52) ir pradeda savo viesaja
tarnyste, darydamas stebuklg ir paversdamas vandenj vynu (Jono 2:1-11). Taigi, kur buvo
Jézus kitg dieng? Tai priklauso nuo to, kokig Evangelija skaitote.


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_13

Ar Jayro dukté jau buvo mirusi?

Pagrisdamas savo teiginj, kad Evangelijose yra nedideliy ir nepaaiskinamy neatitikimy,
pateiksiu tik vieng pavyzdj i§ Jézaus gydymo tarnystés. Morkaus evangelijoje, t. y.
ankstyviausioje kanonin¢je evangelijoje, sinagogos valdytojas, vardu Jairas, ateina pas Jézy
ir maldauja jo eiti | jo namus, nes jo dukra mirSta: "Ateik ir uzdek ant jos rankas, kad ji
pasveikty". Taciau pries jiems iSvykstant, Jézy uzstoja moteris, kencianti nuo kraujo, ir ja
1Sgydo. Po to ateina tarnai i§ Jayro namy ir pranesa, kad jau per vélu - jo dukra miré. Jézus
liepia jiems nebijoti, jeina ; namus ir prikelia mirusig mergaite (Morkaus 5:21-43). Matas
pasakoja tg pacig istorijg (9:18-26), taciau su vienu esminiu skirtumu. Morkaus knygoje
Jairas atsigrezé 1 Jézy, kai jo dukra jau buvo mirusi. Jis praSo Jézaus ne i§gydyti, bet prikelti
ja 18 numirusiy. Ir Jézus iSpildo §j praSyma. Skirtumas gali atrodyti nereikSmingas, bet jis
gali biiti latkomas kupinu gilios prasmés, nes tai yra gyvybés ir mirties klausimas.

Kas yra su Jézumi ir kas pries jj?

Kai kurie Jézaus zodziai, kurie i§ pirmo zvilgsnio atrodo panasiis, vis délto skiriasi. Vienas i$
mano meégstamiausiy pavyzdziy yra dviejy posakiy Mato 12:30 ir Morkaus 9:40 reiSkinys.
Mato evangelijoje Jézus skelbia: "Kas néra su manimi, tas prie§ mane." Morkaus knygoje
"tas, kuris néra prie§ mus, yra uz mus". Ar jis pasake abi frazes? Ar turéjai omenyje abu? Bet
kaip tai gali biiti? O gal vienas 1§ Evangelijos raSytojy kazka supainiojo?

Kiek laiko truko Jézaus tarnysté?

Ankstyviausios Evangelijos autorius Morkus nenurodo Jézaus vieSosios tarnystés trukmés,
taCiau kai kurios pastabos rodo, kokia ji buvo. Jézaus tarnystés pradzioje, 2 skyriuje, jo
mokiniai eina per pasétus laukus ir pléSia javy ausis, labai siaubingai fariziejams, kurie
mano, kad tai yra Sabo draudimy pazeidimas. Greiciausiai tai jvyko rudenj, ar¢iau derliaus
nuémimo laiko. Po to jvykiai juda labai greitai: vienas mégstamiausiy Morkaus zZodzZiy yra
euthus, "nedelsiant": Jézus "nedelsiant" daro vieng ar kitg. 11 skyriuje, po daugelio jvykiy,
kurie jvyko "nedelsiant", mes ateiname ] paskuting Jézaus gyvenimo savaitg ir Paschos
Sventimg Jeruzaléje. Velykos Svenciamos pavasarj, todél yra aiSkus jausmas, kad pamaldos
truko kelis ménesius - nuo derliaus nuémimo iki pavasario.

Kelis ménesius? Argi ne visuotinai Zinoma, kad Jézaus tarnysté truko trejus metus? Trejy
mety tarnyste yra kilusi ne 1§ sinoptiniy evangelijy — Morkaus, Mato ir Luko rasty, bet i$
paskutiniyjy — Jono evangelijos. Tris kartus Jonas mini skirtingas Paschos Sventes, ir kadangi
jos vyksta kartg per metus, galima daryti prielaida, kad pamaldos truko maziausiai dvejus
metus, mazdaug trejus. Bet kuris 1§ terminy yra tikslesnis? Sakyciau, kad tai néra
neatitikimas siaurgja §i0 ZodZio prasme, tac¢iau sunku suprasti, kodél Morkus nuolat
kartodavo Zodj "i§ karto", jei jis 18 tikryjy turéjo omenyje ka nors kita.

Jei ieSkosime visy neatitikimy Jézaus tarnystés pasakojimuose, rasime daug daugiau. Taciau
uzuot teses ta patj kelig, noréciau pereiti prie neatitikimy, esanciy Kristaus kancios apraSyme
— pasakojime apie Kristaus mirtj ir prisikélimg. Tarp Siy neatitikimy yra keletas nepaprastai
reikSmingy.

Kristaus kancios apraSymo neatitikimai

Jau min¢jome keletg neatitikimy tarp Morkaus ir Jono evangelijy apie kancig: pirkliy
1Svarymo 18§ Sventyklos data (Morkaus 11, Jono 2) ir Jézaus mirties dieng bei laikg (Morkaus
14-15, Jono 18-19). Tai ne vieninteliai neatitikimai Evangelijos pasakojimuose apie Jézaus



mirtj ir prisikélima. Cia i§samiai aptarsime tris svarbius skirtumus, o tada trumpai
apzvelgsime kelis kitus.

Piloto teismas

Pirmiausia palyginkime Morkaus evangelija, ankstyviausig 1§ kanoniniy evangelijy, ir Jono
evangelija, naujausig 1§ jy. Abiejuose Jézus pasirodo pries Romos valdytoja Poncijy Pilota,
kuris pasmerkia Jézy mirties bausme uz tai, kad jis vadina save Zydy karaliumi. Taciau paties
teismo apraSyme yra labai dideliy neatitikimy tarp Evangelijy.

Marko aprasymas yra glaustas ir paprastas. Anksti ryte Zydy valdzia atveda Jézy pas Pilota,
kuris klausia, ar Jézus tikrai yra Zydy karalius. GraikiSkame tekste Jézus atsako tik dviem
7odziais: su legeis, "tu kalbi". Zydy aukstieji kunigai kaltina jj daugybe klaidy, o Pilotas
stebisi, kad Jézus nesistengia saves pateisinti. Tada mums sakoma, kad Pilotas buvo paprotys
Paschos metu paleisti tam tikrg kalinj, kurio Zydy tauta buvo paprasiusi, ir kad jis paklausé
susirinkusiy Zzmoniy, ar jie nori, kad jis paleisty "Zydy karaliy". Bet tada jsikiSa aukstieji
kunigai ir kursto minig prasyti Piloto paleisti ne Jézy, o pléSika Barabg. Pilotas klausia
Zmoniy, k3 jis turéty daryti su Jézumi. Jie jam atsake: "NukryZziuok Ji!" "Norédamas daryti
tai, kas patinka Zzmonéms", Pilotas iSpildo savo praSyma: paleidzia Barabg ir iS§duoda Jézy 18
pradziy rykstei, o paskui nukryziavimui.

Jei Morkaus Evangelija biity vienintelis Saltinis, kurj turime Siam jvykiui, mums susidaryty
jspudis, kad teismas buvo jvykdytas labai greitai, kad Jézus neiStaré né Zodzio, iSskyrus tuos
du, ir kad Pilotas, Jézaus zydy kaltintojai, Zmonés ir pats Jézus buvo toje pacioje vietoje
apsikeitimo metu.

Taciau Jono (Jono 18:28-19:14) ty paciy jvykiy aprasymas yra visiskai kitoks. Aukstieji
kunigai anksti ryte nuveda Jézy pas Pilota, bet nejeina | pretoriuma, kad "nebiity sutepti ir
valgyty Paschg" tg vakarg (Jono 18:28; bet atminkite, kad Morkaus evangelijoje jie jau valge
Paschos vakarieng pra¢jusj vakarg). Mums nesakoma, kodé¢l jie bus sutersti, kai jZengs 1
pretoriumg. Tode¢l, kad tai pagoniy buveiné? Kapiniy vietoje pastatytas pastatas? Del kitos
priezasties? TacCiau dél to teismo procesas vyksta nepaprastu biidu. Jézus yra viduje su
Pilotu, ji kaltinantys Zydy aukstieji kunigai yra lauke, kur yra minia, ir Pilotas béga pirmyn ir
atgal, nuo kaltintojy iki kaltinamojo ir atgal, ir kalbasi su vienu, o paskui su kitu. Sio teismo
metu Pilotas SeSis kartus palieka pretoriuma ir vél grizta i ji, jis veda pokalbius tiek su
Jézumi, tiek su kaltintojais, jspédamas juos, klausdamas ir jtikindamas jsiklausyti j sveiko
proto balsa.

Siuose apra§ymuose galite rasti daug kity skirtumuy, jei perskaitysite horizontaly metoda. Cia
paminésiu tik tris ir atkreipiu démesj 1 jy galimg reikSme. Pirma, Jézus Jono evangelijoje yra
daug kalbesnis nei Morkaus. IS tikryjy jis palaiko pokalb;j su Pilotu, sakydamas, kad jo,
Jézaus karalysté, "néra Sio pasaulio dalis" (Jono 18:36) ir kad jis atéjo ] pasaulj liudyti tiesos
(Jono 18:37), tada pareikSdamas, kad Pilotas neturéty jam valdZzios, jei jos nebiity daves
Dievas (Jono 19:11). Sie ilgi dialogai visiskai sutampa su kitomis Jono evangelijos
iStraukomis, kuriose Jézus sako ilgas ir ilgas kalbas, gerokai besiskirian¢ias nuo Simty
trumpy teiginiy ir glausty pastaby, daznai sutinkamy sinoptinése evangelijose.



Antra, uzuot jsakes sumusti Jézy pasibaigus teismo procesui ir paskelbus nuosprendi, kuris
yra bene tinkamiausias laikas jj jvykdyti, Jonas Pilotas jsako Jézy sumusti teismo metu (Jono
19:1). Si Jono pasakojimo detalé buvo paaiskinta jvairiai, galbiit dél to, kas vyksta toliau:
Pilotas i§veda Jézy i$ pretoriumo, kad pristatyty zZydy tautai sumusta, kruving, erskéciais ir
raudona spalva vainikuota jj ir tarty: "Stai Zmogus!" Pilotas ir jo kareiviai ty&iojasi i§ Jézaus
erskeciy vainiku ir purpuriniu drabuziu, skelbdami: "Sveikas, Zydy karaliau!" Jonui Jézus i$
tiesy yra Karalius, nepaisant iSvaizdos.

Galiausiai, svarbu tai, kad Evangelijoje pagal Jong Pilotas tris kartus aiSkiai pareiskia, kad
Jézus yra nekaltas, nenusipelno mirties bausmés ir turi biiti paleistas (Jono 18:38, 19:6 ir
pagal apibréZimg 19:12). Morkaus knygoje Pilotas niekada neskelbia Jézaus nekaltumo.
Kodél §is rySkus akcentas padarytas Jone? Mokslininkai jau seniai pasteb¢jo, kad Jono
evangelijos autorius yra priesiskiausias zydy atzvilgiu (zr. Jono 8:42—44, kur Jézus teigia,
kad zydai yra ne Dievo palikuonys, o velnio vaikai). Tai zinant, verta pagalvoti: kodél teismo
aprasyme tris kartus minima, kad Romos valdytojas pripazjsta Jézy nekaltu? Paklauskite
saves: jei roménai néra kalti dél Jézaus mirties, tai kas tuomet? Zydai. Stai ka Jonas galvoja.
Jono 19:16 mums sakoma, kad Pilotas atidave Jézy zydy aukstiesiems kunigams nukryZiuoti.

Judo mirtis

Visose keturiose kanoninése evangelijose sakoma, kad Jézus buvo iSduotas valdziai, kuri ji
sueme Judas Iskarijotas. Aiskinant Sio Judo poelgio priezastis, skiriasi keturi pasakojimai.
Morkus nepateikia priezas¢iy, nors mums sakoma, kad Judui buvo pazadéti pinigai uz jo
18davyste, todel j1 galéjo paskatinti godumas (Morkaus 14:10-11). Matas (Mato 26:14)
nedviprasmisSkai teigia, kad Judas iSdavysté dél pinigy. Taciau Lukas tvirtina, kad Judo
poelgio priezastis buvo Sétono "jzengimas" j jj (Luko 22:3). Kitaip tariant, ji sutrikdé ar
privert¢ demonas. Jono knygoje pats Judas vadinamas "velniu" (Jono 6:70-71); Tikriausiai
jis i8davé savo mokytoja, nes buvo ziaurus iki Sirdies.

Dar jdomesnis yra klausimas, kas nutiko Judui po iSdavystés. Morkus ir Jonas nesigilina |
detales: Judas tiesiog dingsta 1§ scenos. Kaip ir Luko evangelijoje, Lukas raso antrgji savo
veikalo tomg — Apastaly darby knygg. ApaStaly darbuose pasakojama apie tai, kas nutinka
Judui po jo iSdavystes, ir panasus pasakojimas yra Mato evangelijoje, taciau kaip bebtty
keista, abi iStraukos nesutampa viena su kita daugeliu dalyky.

Paplites jsitikinimas, kad Judas "nu¢jo ir pasikore" yra kiles 1§ Mato Evangelijos (Mato 27:3-
10). Matydamas, kad dél jo iSdavystés Jézus buvo nuzudytas, Judas atgailauja ir bando
grazinti jam sumokeétus trisdeSimt sidabro vienety zydy vyriausiesiems kunigams,
sakydamas: "AS nusidéjau, iSduodamas nekaltg krauja." Kadangi jie i$ jo neima pinigy, jis
meta juos 1 baznycig, iSeina ir pasikoria. Tada vyriausieji kunigai surenka pinigus, bet
nusprendzia jy negraZinti | Sventyklos 1zda, nes tai yra "kraujo kaina" — pinigai, sutepti
nekalto Zmogaus krauju. Pinigai naudojami kitu biidu: jie naudojami "puodziy Zemei" pirkti,
tikriausiai vietai, kur puodziai gaudavo molio, ir laidoti Jeruzaléje mirusius svetimsalius.
Mums paaiskinta, kad kadangi $i vieta buvo nupirkta uz krauju suteptus Judo pinigus, "Si
zeme 1ki Siol vadinama "kraujo Zeme".

Luko pasakojimas Apastaly darbuose turi tam tikry panasumy su ankstesniu: Judo mirtis
siejama su lauko, vadinamo "kraujo zeme", pirkimu. Taciau kitos detalés aiskiai nesutampa


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_14

su Mato pasakojama istorija ir netgi tiesiogiai jai prieStarauja. Apastaly darby 1:18-19
paaiskinama, kad pats Judas, o ne zydy aukstieji kunigai, uz pinigus, kuriuos gavo uz
1Sdavyste, nusipirko "Zeme uz neteisingg atlygi". Apie pakorimg neuZsimenama: vietoj to
suzinome, kad jis "nukrito", o tada "jo pilvas buvo praskilgs ir visos Zarnos iskrito". Luko
knygoje laukas pavadintas "kraujo Zeme", nes ant jo buvo pralietas Judo kraujas.

Ilgg laikg skaitytojai band¢ susieti Siuos du pasakojimus apie Judo mirtj. Kaip jis galéjo
pasikarti ir "nukristi" taip, kad jo skrandis sprogo, o Zarnos nukrito ant Zemés? ISradingi
vertejai, siekiantys sujungti du pasakojimus j vieng patikima, turi puikig galimybe¢ parodyti
savo vaizduote. Judas galéjo bandyti pasikarti, bet virvé nutruko, ir jis nukrito ant Zemeés
auksStyn kojomis ir atplésé pilva. Arba jis pasikore, bet nepavyko, o tada uZlipo ant aukstos
uolos ir nuSoko nuo jos ant Zemés. Arba... Trumpai tariant, paaiSkinimas gali biiti bet koks.

Esmeé ta, kad abu Saltiniai labai skirtingai kalba apie tai, kaip miré Judas. Kad ir kokie
paslaptingi biity ZodZiai "numesti Zemyn, o jo pilvas suskiles", bet kokiu atveju tai nereiskia
"pasikore". Be to, yra prieStaravimy del dviejy kity dalyky: kas nusipirko Zeme (aukstieji
kunigai, kaip Matas, arba Judas, kaip Apastaly darbuose) ir kode¢l ji buvo vadinama "kraujo
zeme" (nes ji buvo nupirkta uz krauju suteptus pinigus, kaip raSo Matas, arba dé¢l to, kad ant
jos buvo pralietas Judo kraujas, kaip teigiama Apastaly darbuose)?

Pasakojimai apie prisikélima

Jokioje kitoje istorijoje skirtumai tarp kanoniniy evangelijy néra aiSkiau atsekti, kaip
prisikélimo pasakojimuose. Pirmo kurso studentams daznai siiilau paprastg pratimg: sudaryti
sarasg visko, kg kiekviena 1§ keturiy kanoniniy evangelijy sako apie jvykius, jvykusius nuo
Jézaus palaidojimo iki Evangelijos pabaigos. Sunku jsivaizduoti patogesnj biidg supazindinti
juos su "horizontalaus skaitymo" metodu. Sie keturi apibiidinimai tiesiogine prasme knibzda
skirtumy, jskaitant neatitikimus, kuriy nejmanoma suderinti. Studentai vertina §j pratima, nes
a8 ne tik patikinu juos, kad tekstai yra skirtingi: mokiniai patys randa Siuos skirtumus ir
bando juos jprasminti.

Dabar tinkamas laikas pabréZti tai, kas buvo iSsamiai i§sakyta mano knygoje "Sugadinti
Jézaus Zodziai": mes neturime n¢ vienos Evangelijos originalo, tik kopijas, kurios pasirodé
daug veliau, daugeliu atvejy Simtmeciais veéliau. Visos §ios kopijos skiriasi viena nuo kitos,
daznai Jézaus prisikelimo istorija. Remdamiesi Siais vélesniais rankrasc¢iais, mokslininkai
turi nustatyti, kas buvo pasakyta originaluose. Kai kuriais atvejais gana lengva priimti
sprendimus, kitais tokius bandymus lydi karstos diskusijos.

Viena prisikélimo pasakojimo detalé yra beveik negincijama: paskutinés dvylika Morkaus
evangelijos eiluciy yra ne originalus tekstas, o vélesniy amziy rastininko pridétas tekstas.
Morkus baigé savo evangelija dabartine 16:8 eilute, kurioje moterys béga 1§ kapo ir nieckam
nepasako, ka maté. Savo diskusijose laikausi mokslinés prielaidos, kad 16:9-20 eilutés yra
velesnis Sios Evangelijos papildymas.

Be Sios detalés, ka galime pasakyti apie prisikélima keturiose kanoninése evangelijose? Visi
keturi sako, kad trecig dieng po Jézaus nukryZiavimo ir palaidojimo Marija Magdalieté atéjo
prie kapo ir rado ji tus¢ig. Taciau tuo pat metu Evangelijos skiriasi beveik kiekviena
apraSymo detale.


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_15

Kas atéjo prie kapo? Marija viena (Jono 20:1)? Marija ir kita Marija (Mato 28:1)? Marija
Magdaliete, Marija 1§ Jokiibo ir Salom¢ja (Morkaus 16:1)? Arba moterys, kurios lydéjo Jézy
keliongje 1§ Galil¢jos 1 Jeruzalg — galbiit Marija Magdalieté, Joana, Marija, Jokiibo motina ir
"kiti su jais" (Luko 24:1; zr. 23:55)? Ar akmuo jau buvo nuriedé€jes nuo kapo dury (kaip
Morkaus 16:4), ar angelas jj nuriedéjo nuo kapo dury motery akyse (Mato 28:2)? K3 jie ten
maté? (Mato 28:5)? Jaunuolis (Morkaus 16:5)? Du vyrai (Luko 24:4)? Arba nieko ir nieko
(Jn)? Kas jiems buvo isakyta? Liepkite mokiniams vykti 1 Galiléja, kur Jézus "pirmauja"
(Morkaus 16:7)? Arba prisimenate, kaip Jézus jiems pasake, "dar biidamas Galil¢joje", kad
jis turi mirti ir prisikelti (Luko 24:7)? Ar tada moterys papasakojo mokiniams apie tai, kg
mate ir girdéjo (Mato 28:8), ar niekam nepasakojo (Morkaus 16:8)? Ir jei jie padare, kam?
Vienuolikai mokiniy (Mato 28:8)? Vienuolika ir visi kiti (Luko 24:8)? Simonas Petras ir dar
vienas nejvardytas mokinys (Jono 20:2)? Kg mokiniai padaré¢ atsakydami? Ar jie nereagavo
del to, kad jiems iSkart pasirode Jézus (Mato 20:9)? Argi jos netikéjo moterimis, nes "jy
zodziai joms atrodeé tusti" (Luko 24:11)? Arba skubg¢jo prie kapo, kad viskg pamatyty savo
akimis (Jono 20:3)?

Klausimy daugg¢ja. Naudokite horizontalaus skaitymo metoda, kad palygintuméte jvykius,
kurie vyksta toliau: suzinokite, kada ir kam Jézus pasirode, ka jis sakeé Siems Zmonéms ir
kaip jie reagavo. Ir pazodziui kiekvienu atveju viena 1§ Evangelijy skirsis nuo kity.

Sis punktas atrodo ypa¢ nepaaiskinamas. Morkaus pasakojime moterims liepiama liepti
mokiniams eiti pas Jézy | Galiléja, tac¢iau 1§ baimés moterys niekam nepasako n¢ zodzio.
Pagal Mato versija, mokiniams turé¢jo biti liepta vykti | Galil¢ja, kur jie susitiks su Jézumi, ir
jie nedelsdami pakluso. Tada Jézus pasirodo jiems su savo paskutiniais nurodymais. O Luko
knygoje niekas nekviecia mokiniy 1 Galil¢ja: jiems sakoma, kad Jézus iSpranasavo savo
prisikelimg dar biidamas Galiléjoje (vieSosios tarnystés metu). Jie nepalieka Jeruzales, kuri
yra Izraelio pietuose, o Galil¢ja yra Siaur¢je. Prisikelimo dieng Jézus pasirodo dviem
mokiniams kelyje 1 Emausg (Luko 24:13-35); véliau tg pacig dieng Sie mokiniai pasakoja
kitiems apie savo regéjima, ir Jézus pasirodo visiems (Luko 24:36-49), iSveda juos 18§
Jeruzalés | Betanijos priemiest], duoda nurodymus, laimina juos ir pakyla j dangy. Kitame
Luko veikale "Apastaly darbai" mums sakoma, kad Jézus aiskiai jsake

mokiniams neisvykti i§ Jeruzalés (Apd 1, 4), bet laukti, kol Sventoji Dvasia nuZengs ant jy
Sekminiy dieng, penkiasdeSimt dieny po Paschos. Po §iy nurodymy Jézus pakyla j dangy.
Mokiniai pasilieka Jeruzaléje iki Sventosios Dvasios atéjimo (Apastaly darby 2). Tai yra
neatitikimas: jei Matas teisus, o mokiniai, pamatg Jézaus zengima | dangy, nedelsdami
nuvyko j Galil¢ja, kaip Lukas gali biiti teisus, sakydamas, kad mokiniai visg tg laika pasiliko
Jeruzaléje, ten mate Jézaus Zengima 1 dangy ir pasiliko ten iki Sekminiy dienos?

Kiti Kristaus kancios apraSymo skirtumai

Auksciau iSvardyti tik keli pagrindiniai Jézaus paskutinés savaités, mirties ir prisikélimo
pasakojimy skirtumai. Sie skirtumai jokiu biidu néra vieninteliai, ta¢iau uzuot juos visus
1Svardings, toliau paminésiu keleta Zymiausiy, kad galétuméte juos rasti, jei jums reikia

1Ssamios analizés. Siame trumpame sgrase man padés penki paprasti klausimai.

1. Kiek gyvuliy Jézus jodinéjo VieSpaties jZengimo j Jeruzale metu?



Atsakymas atrodo akivaizdus: ant vieno, asilo ar asilo. Tas pats sakoma trijose Evangelijose,
iskaitant Morkaus 11:7. Tac¢iau Mato evangelijoje Sis triumfo jzengimas vadinamas
i$sipildziusiu pranaso Zodziu — kaip matéme, Matas teikia didele reiksme Sventojo Rasto
pranasysciy i$sipildymui, o 21:5 jis cituoja Zch 9:9:

Stai tavo karalius ateina pas tave romus, sédintis ant asilo, ir ant asilo jauniklio, asilo
sunaus.

Hebrajy Biblijos specialistai yra susipazing su tokiomis poetinémis pranasystémis, kur
trecioji teksto eiluté yra kitaip suformuluota antra. Tai vadinamasis "sinonimas
paralelizmas", kai dvi poezijos eilutés iSreiskia tg patj, bet skirtingais zodziais. Taciau Matas,
matyt, nesuprato Sios iStraukos poetinio konvencionalumo, o tai lémé netikétus rezultatus.
Mato evangelijoje mokiniai atneSa Jézui du gyvulius, asilg ir asilg, apsirengia jy drabuZius, o
Jézus joja 1 miesty, sedédamas ant abiejy (Mato 21:7). Atrodo keistai, bet Matas privercia
Jézy tiesiogine prasme i$pildyti Sventojo Rasto pranasyste.

2. Kq Jézus pasaké vyriausiajam kunigui per jo apklausq teisme?

Man atrodo, kad istoriskai patikimos informacijos apie §ig akimirkg biity nejmanoma gauti.
Siuose jvykiuose dalyvavo pats Jézus ir vyriausieji Zydy kunigai, bet ne Jézaus pasekéjai,
kurie uZrasinéjo jo Zodzius palikuonims. Nepaisant to, Morkus pateikia aiSky atsakyma.
Vyriausiasis kunigas klausia Jézaus, ar jis yra "Kristus, Palaimintojo Stinus" (Morkaus
14:61), ir Jézus tiesiai atsako: "A§; ir pamatysite Zmogaus Stiny, sédintj galios desinéje,
ateinant] ant dangaus debesy" (Morkaus 14:62). Kitaip tariant, artimiausioje ateityje Dievas
atsiys aukSc¢iausig teis€ja 1 Zeme, kad iSpildyty Senojo Testamento pranaSystes (Danieliaus
7:13-14). Tiesa sakant, viso to buvo tikimasi taip greitai, kad pa¢iam vyriausiajam kunigui
buvo lemta pamatyti Siuos jvykius.

O jei nicko neatsitiks? Ka daryti, jei vyriausiasis kunigas mirsta prie$ pasirodant Zmogaus
Stinui? Ar tai nuvertins Jézaus teiginj? Tai jmanoma. Galbit todel Lukas, parases Evangelija
pragjus 15-20 mety po Morkaus, tikriausiai po vyriausiojo kunigo mirties, pakeité Jézaus
atsakyma. Dabar jis nesako, kad vyriausiasis kunigas savo akimis matys Zmogaus Stny kaip
teiséja: "Nuo $iol Zmogaus Sinus sédés Dievo galios desinéje" (Lk 22, 69).

3. Kodél Matas kalba apie netinkamgqg pranasq?

Kai Matas raso, kad Judas iSdave Jézy uz trisdeSimt sidabro vienety, jis pazymi (kaip ir
galima tikétis), kad Sventasis Rastas i$sipildé: "Taip i3sipildé tai, ka kalbéjo pranasas
Jeremijas, kuris sako: 'Ir jie paémé trisdeSimt sidabro... ir jie atidave jg puodziaus Zemei"
(Mato 27:9-10). Taciau Jeremijas tokios pranaSystés neturi. Tai laisvai cituojama iStrauka i§
Zch 11:3.

4. Kada Sventyklos uZdanga buvo sulauZyta?

Si $ventyklos uzdanga atskyré "$ventyjy $ventaja" nuo likusiy $ventyklos patalpy. Buvo
tikima, kad biitent uz uzdangos Dievas gyveno zeméje (ir, akivaizdu, toliau valdé danguje).
Niekam nebuvo leista jZzengti | uzdangg — tik kartg per metus, Apmokéjimo dieng (Jom
Kipuras), vyriausiasis kunigas galéjo jeiti uz jos ir aukoti — 1§ pradziy iSpirkti savo



nuodémes, paskui Zmoniy nuodémes. Pagal Morkaus Evangelija, po to, kai Jézus atidave
savo dvasia, §ventyklos uzdanga buvo "perplésta j dvi dalis" (Morkaus 15:38). Sis jvykis jau
seniai pripazintas simboliniu, nes néra istoriniy jrodymy, kad Sydas kada nors buvo
suplésytas - iki to momento, kai po keturiasdeSimties mety, karo su roménais, pati Sventykla
sudege iki pamaty. Morkui Jézaus mirtis reiskia, kad aukoti Sventykloje nebereikia. Dievo
Stinaus mirtis padaré Dieva prieinamg visiems zmonéms, jo nebeskiria storas Sydas. Jézaus
mirties deka Zmones tapo viena su Dievu: tai nuodémiy apmokéjimas.

Evangelijoje pagal Luka taip pat teigiama, kad "Sventyklos uzdanga buvo suplésSyta
viduryje". Taciau keista, kad jis nutriiko ne po Jézaus mirties, bet, kaip aiSkiai matyti 1§
teksto, kai Jézus dar buvo gyvas ir kabéjo ant kryziaus (Luko 23:45-46). Sio neatitikimo
reikSmé bus aptarta kitame skyriuje, nes jis tiesiogiai susij¢s su Luko pozitiriu | Jézaus mirtj.

5. Kgq Simtininkas pasaké po Jézaus mirties?

Atsakymas gali atrodyti akivaizdus, ypac tiems, kurie prisimena biblinj filmg "DidZiausia
kada nors papasakota istorija" ir nemirtingus Simtininko Zodzius, kuriuos suvaidino DZonas
Veinas: "[3 tiesy Sitas Zmogus buvo Dievo Siinus." Simtininkas taria tuos pa¢ius ZodZius
Morkaus evangelijoje (Morkaus 15:39). Taciau reikia pazyméti, kad Luke jie keiciasi. Savo
pasakojime Simtininkas sako: "IS tiesy Sitas zmogus buvo teisus" (Luko 23:47). Visais laikais
buvo aiskintojy, kurie jrod¢, kad tai yra vienas ir tas pats dalykas: zinoma, jei jis yra Dievo
Stinus, tai jis taip pat yra teisus Zmogus. Bet tai yra skirtingi ZodZiai ir jie turi skirtingas
reikSmes. Jei teismas pripazjsta nusikaltelj "nekaltu", tai néra tas pats, kas jis biity paskelbtas
Dievo Stinumi. Galbiit Simtininkas pasaké abu? Norédami susieti Evangelijas, galime sutikti
su Sia prielaida ir taip sukurti trecig to, kas vyksta, versija, kuri skiriasi nuo Morkaus ir Luko
evangelijy apraSymy. Bet geriau pagalvoti, kodél Luka tur¢jo pakeisti Siuos ZodZius. Jam
buvo svarbu pabrézti, kad Jézus buvo visiSkai nekaltas, nepaisant visy jam pateikty
kaltinimy. Pavyzdziui, Jone, kaip ir Luke, Pilotas tris kartus bando paleisti Jézy,
paskelbdamas jj nekaltu (ne taip, kaip Morkaus tekste). Galy gale Simtininkas daro tg pat;.
Visi roménai yra jsitiking Jézaus nekaltumu. Kas tada turéty buti laikomas atsakingu uz jo
mirt}? Ne prieS roménus, o prie§ zydy valdzig ir pacig zydy tauta.

Pauliaus gyvenimo ir kiirybos detaliy neatitikimai

Iki Siol Siame skyriuje apzvelgiau tik keturias kanonines evangelijas, pabréZdamas butinybeg
jas skaityti horizontaliai, jei norime jose atrasti kazkg naujo, ko nejmanoma pamatyti, jei
skaitome jas "vertikaliai", vieng po kitos. AS nesakau, kad horizontalus metodas yra
geriausias ar vienintelis jmanomas biidas studijuoti Sias knygas. Akivaizdu, kad Evangelijos
buvo skirtos skaityti taip pat, kaip ir bet kuri kita knyga, nuosekliai, nuo pradzios iki
pabaigos; Istorinio-kritinio pozitrio 1 Biblijg Salininkai jau seniai pripaZino jos verte ir
sukiirée daugybe démesio verty metody, kurie gali padéti skaitytojams, nusprendusiems
studijuoti knygas tokiu biidu.

Taciau nenoriu sakyti, kad Evangelijos yra vienintelés Naujojo Testamento knygos, kuriose
yra neatitikimy. Kaip matéme, Sventyjy Apastaly darby tekstas neatitinka Evangelijy teksto
tose vietose, kuriose kalbama apie Judo mirtj (prieStaraujant Mato Evangelijai), arba,
pavyzdziui, tose vietose, kur mokiniai netrukus po Jézaus mirties ir prisikélimo iSvyko arba
neiSvyko i Siaure | Galil¢jg (velgi prieStarauja Mato Evangelijai).



Visa Sventyjy Apastaly darby knyga yra pasakojimas apie tai, kas nutiko Jézaus pasekéjams
po to, kai jis pats jzenge | dangy. Turinys yra trumpas: apastalai pirmiausia skleidé
krikS¢ioniy tikéjima tarp Jeruzalés zydy, paskui visur, ne$¢ savo zinig zydams kitose
imperijos dalyse, o paskui, svarbiausia, atkreipé démesj j ne Zydus, "pagonis" i§ miesty,
i§sibarsCiusiy po Vidurzemio jiirg. IS daugelio atsivertusiyjy né vienas nevaidino svarbesnio
vaidmens uz Sauliy i§ Tarso, zinoma kaip apastalas Paulius. Mazdaug du trecdaliai Apastaly
darby teksto yra skirti Pauliui, jo atsivertimui j krikS¢ionybe po jnirtingo pasiprieSinimo
naujajam tik€jimui, jo misionieriSkoms kelionéms atversti kitus j Kristaus tik¢jima, jo
tkalinimui, iSbandymams ir galiausiai jkalinimui Romoje.

Paulius yra ne tik Apastaly darby herojus, bet ir teisétas Sventojo Rasto autorius. I§ 27
Naujojo Testamento knygy jam priskiriama trylika. Viena i§ knygy, Hebrajams, buvo
itraukta 1 kanong, nes ankstyvieji Baznyc¢ios tévai tikéjo, kad jg parasé Paulius, nors taip ir
neteigé. Siuolaikiniai mokslininkai beveik jsitikine, kad Paulius to neparasé. Manoma, kad i3
13 Pauliaus vardu pasirasyty laisky Sesi yra kity autoriy. Tai yra kito skyriaus tema, kurioje
aptarsime degant] klausimg: "Kas paras¢ Biblija?" Kol kas pakanka zinoti, kad Paulius yra
Apastaly darby herojus ir bent keliy Naujojo Testamento knygy autorius. Septyni laiskai,
kuriuos Pauliui priskiria beveik visi mokslininkai, vadinami "neabejotinai Paulinais": laiskas
romieciams, pirmasis ir antrasis laiskai korintie¢iams, laiSkas galatams, laiSkas filipieCiams,
pirmasis laiSkas tesalonikieciams ir laiSkas filemonui.

Taigi Apastaly darbams galima pritaikyti "horizontalaus skaitymo" metoda ir palyginti Sig
knygg su Pauliaus laiSkais. Kai kuriais atvejais Apastaly darbuose pasakojami Pauliaus
gyvenimo jvykiai, kuriuos pats Paulius mini savo laiSkuose. Tai leis mums suprasti, kaip jie
sutaria vienas su kitu. Istorinio-kritinio metodo Salininkai 1lgg laikg nesutaria, kiek patikima
ir naudinga ApaStaly darby knyga norint suprasti Pauliaus gyvenimo ir kiirybos detales.
AsmeniSkai manau, kad Apastaly darbai beveik taip pat tiksliai apibiidina Pauliaus
gyvenima, kaip ir pirmasis Luko veikalas, Evangelija, apraso Jézaus gyvenimo detales:
dauguma pagrindinés informacijos tikriausiai yra patikima, taciau ji buvo apaugusi daugybe
pakeisty detaliy.

Dauguma Biblijos tyrinétojy mano, kad Apastaly darbai buvo paraSyti véliau nei Luko
evangelija, galbiit 85-90 m., praéjus 2025 metams po Pauliaus mirties. Siuo atveju
nenuostabu, kad informacija apie ji Apastaly darbuose gali biiti istoriSkai netiksli. Taciau
vienintelis biidas patvirtinti §ig prielaidg yra palyginti Apastaly darby ZodZius apie Pauliy su
tuo, ka Paulius sako apie save, ir pazitréti, ar Sie teiginiai sutampa, ar skiriasi. Stai penki
pavyzdziai, kurie man pasirodé jdomis. Kai kurie 1§ jy yra svarbiis norint suprasti Pauliaus
biografijos ir mokymo detales, o kituose skirtumai yra akivaizdZiai nedideli. Tac¢iau kartu jie
jrodo, kad Apastaly darbais negalima visiskai pasikliauti, kai kalbama apie apaStalo
gyvenimo patikimuma.

1. Ar po atsivertimo Paulius nuvyko tiesiai j Jeruzale pasirodyti pries tuos, kurie pries ji
tapo apastalais?

Kaip jau minéta, prie$ tapdamas kriks¢ioniu, Paulius buvo uolus krik§¢ionybés persekiotojas,
todel savo tarnystés metu jis nebuvo vienas 1§ Jézaus pasekéjy ir tikriausiai net nepazinojo
Jézaus. Paulius gyveno uz Palestinos riby, o jo gimtoji kalba buvo graiky, o ne araméjy.
Taciau kazkuriuo momentu dél tam tikry prieZasciy jis buvo "apSviestas Sviesa" (pazodziui,



pagal Apastaly darby 9:3), ir Paulius 1§ krik§¢ioniSkojo tikéjimo prieSo tapo vienu i8
1Stikimiausiy jo Salininky. O kas nutiko toliau? Galatams 1:16-20 pats Paulius prisimena, kas
jam nutiko po atsivertimo:

Tada a§ nesitariau su kiinu ir krauju, taip pat nenué¢jau i Jeruzale, pas apastalus, kurie buvo
prie§ mane, bet nuvykau j Arabijg ir vél grizau | Damaska. Po trejy mety nuvykau | Jeruzale
pas Kefa ir pasilikau pas ji penkiolika dieny. Kalbant apie kitus apastalus, a§ maciau ne ka
kita, o Jokiibg, VieSpaties brolj. Ir tame, kg rasau jums Dievo akivaizdoje, nemeluoju.

Sis emocingas teiginys, kad Paulius nemeluoja, turéty priversti mus sustoti. Jis yra visiskai
aiSkus: po atsivertimo jis nesitar¢ su kitais zmonémis, trejus metus nematé né vieno apastalo
ir net po to nematé nieko, i§skyrus Kefg (Petra) ir Jézaus brolj Jokiiba.

Todél tekstas 1§ Apastaly darby knygos kelia didelj susidomejimg. Nes, pasak Apastaly
darby 9, i§ karto po atsivertimo Paulius kurj laikg praleido Damaske "su mokiniais", o
1Svykes nuvyko tiesiai | Jeruzalg, kur susitiko su Jézaus apastalais (Apd 9, 19-30). Apastaly
darby knyga skiriasi nuo Pauliaus laisko visais atzvilgiais. Ar jis praleido Siek tiek laiko su
krikS¢ionimis iSkart po savo atsivertimo (Apastaly darbai), ar ne (Paulius)? Ar jis i§ karto
nuvyko i Jeruzale (Apastaly darbai), ar ne (Paulius)? Ar sutikote apastaly grupe (Apastaly
darby) ar tik Petrg ir Jokiibg (Pauliy)?

Tiems, kurie yra susipazing tiek su paties Pauliaus tekstais, tiek su Apastaly darbais, nesunku
suprasti, kodél atsirado toks neatitikimas. LaiSke galatams Paulius teigia, kad jis gavo
Evangelija tiesiai 1§ Dievo per Jézy, ne per kg nors kitg, net per apastalus, todél kiekvienas,
kuris nesutinka su jo poziiiriu | Evangelija, 18 tikryjy gincijasi ne su Pauliumi, o su paciu
Dievu.

Kita vertus, Apastaly darby knygos autorius siekia jrodyti, kad tarp visy tikryjy Jézaus
apastaly, tiek originalo, tiek Pauliaus, egzistavo neiSardomas rySys. Jie susitiko, kalb&josi ir
sutaré vienas su kitu — tai ne kartg pabréZziama Apastaly darbuose. Tac¢iau Pauliui tai yra jo
autoriteto ir paties Dievo suteikto autoriteto klausimas. Jis su niekuo nesitaré ir nesusitiko su
apasStalais. Abu autoriai turéjo skirtingus tikslus ir skirtingai pranes¢ apie tuos pacius jvykius,
todél atsirado nepaprastas ir tuo padiu svarbus neatitikimas. Kuo turétume tikéti? Siuo atveju
atiduociau savo balsg Pauliui, kuris ne tik turi Zinoti, kg daro, bet ir prisiekia prie§ Dieva, kad
nemeluoja. Sunku patikéti, kad jis sugeba meluoti tuo paciu metu.

2. Ar Judéjos baZnycios pazinojo Pauliy?

Cia vél Paulius tai aiskiai parodo. Pra¢jus kuriam laikui po atsivertimo, jis aplanké daugybe
bazny¢iy Sirijoje ir Kilikijoje, bet "Kristaus bazny¢ioms Judéjoje asmeniskai mangs
nepazinojo" (Galatams 1:21-22). Kai kuriuos mokslininkus stebina $i aplinkybé. Pasak
Apastaly darby, kai Paulius vis dar persekiojo Kristaus bazny¢ias, jis ypac jas "kankino"
Judéjoje ir Samarijoje (Apd 8, 1-3, 9, 1-2). Tad kodé¢l kriks¢ionys baznyciose, kurias Paulius
anksciau persekiojo, nepazinojo jo i§ matymo? Ar jis anks¢iau nebuvo pasirodes tarp jy su
priesisSkais ketinimais? Pagal Apastaly darbus, taip, pagal Pauliy, ne.

3. Ar Paulius iSvyko j Aténus vienas?



Ar jis vienas, kai jis i§vyko ] misionieriska keliong ir pasirodé Aténuose atversti ten esanciy
pagoniy? Cia vél matome skirtuma. Tai gali atrodyti nereikiminga, jei ne faktas, kad Lukas
vél klaidingai pateikia kai kurias detales. RaSydamas 1 Tesalonikie¢iams, Paulius nurodo,
kad juos atsivertes ir jkiires baznycia, jis iSvyko | Aténus. Taciau susirtipings dél naujagimiy
baznycios, jis siuncia savo bendrazygj Timotiejy atgal pazitiréti, kaip sekasi
tesalonikieciams. Kitaip tariant, Timotiejus lydéjo Pauliy j Aténus, o paskui grjzo |
Tesalonikg, kad padéty vietiniams Zmonéms jtvirtinti savo tikéjimg (1 Tesalonikieciams 3:1—
2). Tac¢iau Apastaly darby autorius yra toks pat aiSkus. Mums paaiskinama, kad ikiirgs
baznycig Tesalonikuose, Paulius kartu su Silu ir Timotiejumi jkiir¢ bazny¢ig Ber¢jos mieste;
tada vietiniai krik§¢ionys "tuoj pat atleido Pauliy, tarsi eidami prie jiiros; bet Silas ir
Timotiejus pasiliko ten" (Apastaly darby 17:14-15). Paulius toliau nurodé¢ Silui ir Timotiejui
kuo greiciau susitikti su juo. Jis pasieké Aténus vienas ir nesusitiko su savo bendrazygiais,
kol atvyko j Korintg (17:16—18:5).

4. Kiek Paulius keliavo j Jeruzalg?

Laiske galatams Paulius pabréze, kad jis nesitare su Jeruzalés apaStalais, kaip skleisti geraja
naujieng. Jis jau Zinojo, kas yra §i zinia: jis pats jg gavo tiesiai i§ Kristaus, dievis§kojo
apreiSkimo akimirka. Jis noréjo, kad galatai pirmiausia suprasty, jog kilus gincui dél jo
Zinios, ji buvo svarstoma specialiame susirinkime Jeruzal¢je. Klausimas buvo: kad ne zydas
atsiversty ir tapty Jézaus pasekéju, ar jis pirmiausia turi tapti zydu? Paulius kategoriskai
pareiskeé, kad neturéty. Jis tikéjo, kad pagoniy vyrai neturéty biti apipjaustyti (zZydy sandoros
zenklas), kad tapty Kristaus pasekéjais. Kiti krik§¢ioniy misionieriai laikési prieSingos
pozicijos, ir Jeruzaléje buvo suSauktas susirinkimas Siam klausimui apsvarstyti. Pasak
Pauliaus, tai buvo tik antrasis jo apsilankymas Jeruzal¢je (Galatams 1:18, 2:1). Pagal
Apastaly darbus, tai treciasis, ilgesnis (Apd 9:11, 15). Vélgi, atrodo, kad Apastaly darby
raSytojas supainiojo Pauliaus kelius, galbut turédamas tikslg savo tikslams.

5. Ar Pauliaus jkurtose bendruomenése buvo Zydy ir ne Zydy?

Atsakymas | ApaStaly darbus yra aiSkus: taip. Kai Paulius pamokslavo Tesalonikoje, Zydai
sinagogoje atsiverte | Kristy, kaip ir graikai, tai yra pagonys (Apd 17, 4). Taciau Paulius sako
kalba apie tai, kaip jie "atsigreze 1 Dieva nuo staby" (1 Tesalonikie¢iams 1:9). Stabus garbina
tik pagonys. Pauliaus atsivertusieji Tesalonikoje ir Korinte (1 Korintie¢iams 12:2) buvo buve
kitatauciai. Stai kodél jis save vadina "pagoniy apastalu". Buvo ir kity misionieriy, ypa¢
Petro, kurio pareiga buvo nesti Evangelija Zydams (Galatams 2:8). Taciau Tesaloniky ir
Korinto baznyc¢ias sudaré pagonys (Paulius), o ne Zydai ir pagonys (Apastaly darbai).

Tai tik keletas neatitikimy, kuriuos galima rasti skaitant Pauliaus ApaStaly darbus ir laiSkus
horizontaliai. AtidZiai palyging, galite rasti kity. Jie teigia, kad ApaStaly darbais negalima
remtis kaip tiksliy detaliy Saltiniu, kai kalbama apie ankstyvyjy apastaly, tokiy kaip Paulius,
misijg.

Visy pirma, svarbu zinoti, ar ApaStaly darbai yra pakankamai tikslis istorinése detalése, visy
pirma, tod¢l, kad didzioji dalis informacijos, kurig Zmonés "zino" apie Pauliy, yra
pasiskolinta 1§ Apastaly darby ir tik i§ Apastaly darby, nes Paulius laiSkuose nemini daug
detaliy. Istorinio-kritinio metodo Salininkai abejoja daugeliu tokiy detaliy, jskaitant $ias: kad



Paulius buvo kiles 18 Tarso (Apd 21:39), kad ji uzaugino zydy rabinas Gamalielis Jeruzaléje
(Apd 22:3), kad jis buvo Romos pilietis (Apd 22:27), kad jo amatas buvo "palapiniy statyba"
(Apd 18:3), kad kai jis atvyko | miestg atversti jo gyventojus | krik§¢ionybe, pirmas dalykas,
kurj jis padaré, buvo nueiti j sinagogg ir bandyti atversti zydus (pvz., ApasStaly darby 14:1),
kad jis buvo suimtas Jeruzal¢je ir daug mety praleido kaléjime (21-28 skyriai), kad jis buvo
atvestas prie$s Cezario tribunolg ir tod¢l atsidiré Romoje, Apastaly darby 25:11.

ISVADA

Siame skyriuje mes i$nagrinéjome daug neatitikimy Naujajame Testamente, tick nedideliy,
tiek santykinai nereik§mingy ir svarbiy atskiry autoriy zodziy prasmei suprasti.

Kai kuriuos neatitikimus tikriausiai galima paaiskinti pasitelkus vertéjo kiirybinius
sugebéjimus, o kiti atrodo akivaizdiis prieStaravimai. Taciau tai néra baigtinis neatitikimy
sarasas, o tik keli iliustratyvis pavyzdziai. Pasirinkau neatitikimus, kurie man pasirodé
jdomiausi.

Kokias iSvadas galime padaryti i$ Sios neatitikimy analizés? Trys iS ju man atrodo
reikSmingiausi:

1. Kai kuriais atzvilgiais Sie neatitikimai yra svarbiis, nes jie irodo, kad Biblijos kaip
visiSkai neklystancio Saltinio poziiris yra klaidingas. Jei pazvelgtume j Biblijg 1§ istorinés
perspektyvos, ji yra ydinga. Jei du pasakojimai apie tg pati ivyki (pvz., Jézaus mirt}) detaliai
prieStarauja vienas kitam, abu turéty biiti laikomi istoriSkai netiksliais. Arba vienas, arba abu
1$ jy yra istoriskai nepatikimi, taiau abu negali bti teisingi, bent jau lyginant su tikraisiais
ivykiais. Ar tai reiskia, kad Biblija turéty biiti atmesta kaip dar vienas senovés ir bevertés
literattiros kiirinys? Jokiu btidu. Paskutiniame skyriuje teigsiu, kad turétume toliau skaityti,
studijuoti ir gerbti Biblija, bet ne kaip istorinj Saltinj, kuriame néra klaidy.

Ar tai reiSkia, kad nejmanoma biiti krik§¢ioniu? Tik krikS¢ionys su tam tikrais jsitikinimais —
daugelis jy piety JAV — gali galvoti apie tokius klausimus. Zinoma, atsakymas j tai yra
tvirtas "ne". KriksS¢ioniy tikéjimas, pagristas Biblijos klaidingumu, vargu ar bus Sokiruotas,
kai paaiskes, kiek neatitikimy yra Sventojoje knygoje. Taciau yra daugybe kity
kriksc¢ioniskojo tikéjimo formy, kurioms nepakenks Biblijos netobulumy suvokimas. Apie tai
iSsamiai kalbésime paskutiniame skyriuje.

2. Kadangi jvairiuy Biblijos rasSytoju Zodziai nesutampa — kartais nereikSmingi ir
nereikSmingi, kartais reikSmingi, — svarbu suteikti visiems galimybe pasisakyti ir
nejausti, kad ju nuomoné sutampa su kity rasytojy nuomone. I$ skirtumy pavyzdzio
turétume suzinoti, kad Morkaus pazitiros nesutampa su Jono, Jono paziiiros nesutampa su
Mato, Mato pazitiros nesutampa su Pauliaus pazitiromis ir t. t. Kiekvienas autorius turéty
biiti skaitomas dél to, kg jis sako skaitytojui, todél skaitant Morky nereikety turéti omenyje
Mato mokymy. Perskaitykite Morkaus Morkaus mokymus ir Matag Mato mokymams. Kitame
skyriuje mes iSsamiai aptarsime $j klausima.

3. Istoriniai neatitikimai — ka Jézus ar Paulius saké, daré ir patyré? Sunku suprasti, kas
1§ tikryjy jvyko Jézaus gyvenime ar ankstyvosios baznycios istorijoje. Sios knygos neturéty
buti skaitomos kaip istoriniai jrodymai, nedominantys. Jie néra. Kg darytumeéte, jei biituméte



teis¢jas teismo procese, kuriame liudininkai duoda priesStaringus parodymus? Visy pirma, jiis
tikriausiai nepagalvotuméte, kad visi jie yra Simtu procenty teisiis. Kai kurie arba visi jie
iSkraipo tam tikrg liudijimo dalj. Uzduotis yra i$siaiskinti, kas jg i8kraipo ir kas sako tiesg —
jei kas nors 1S jy ja sako. Tas pats pozitris galioja ir senoviniams Naujojo Testamento
dokumentams. Susidiirus su priestaringa informacija apie istorinius jvykius, reikia atsiminti,
kad visi liudininkai negali buti teisis (istoriniu poziiiriu), o tai reiskia, kad miisy uzduotis yra
kuo labiau iSsiaiSkinti, kokie buvo apraSyti ivykiai. Prie Sios uzduoties griSime 5 skyriuje.

3. NUOMONIU IVAIROVE

1990-yjy viduryje Oksfordo universiteto leidykla uzsaké man parasyti Naujojo Testamento
vadovélj koledzams. Abejojau, ar $is darbas prisidés prie mano karjeros: dar neturé¢jau laiko
Isitvirtinti ir gauti nuolatinj darbg Svietimo jstaigoje, o universitety tarybos nepritare
vadoveliams, kuriy ilgalaikiai tyrimai nebuvo atlikti. Susimgs¢iau: kokios gali biiti pasekmes
bandant paaiskinti istorinio-kritinio pozitirio pagrindus devyniolikmeciams, kuriems tai biity
visiSka staigmena? Taigi nusprendZiau paskambinti keliems draugams, kurie dirba toje
pacioje srityje ir suzinoti jy nuomong. Ar turéciau imtis Sios bylos? Ir jei taip, su kokiomis
problemomis galéciau susidurti bandydamas apibendrinti Biblijos studijy pagrindus kg tik
baigusiems viduring mokykla jaunuoliams?

Gavau daug naudingy patarimy ir gudrybiy, bet manau, kad iSmintingiausias i$ jy atéjo is$
mano draugo Charlie Cosgrove, kuris pad€jo man su mano magistrantiiros studijomis pries
kelerius metus (jis lanké Prinstono seminarijg dvejais metais vyresnis ir daznai trauké mane).
Kalbédamas apie vadovelj, Charlie saké: "Sunkiausia nuspresti, ko nejtraukti”.

Galy gale parasiau vadovélj ir jsitikinau, kad Carlis buvo visiskai teisus. Labai lengva
nuspresti, kg jtraukti j knyga apie Naujaji Testamenta, nes medziagos yra daugiau nei
pakankamai. Taciau norint, kad knyga pasirodyty patogi naudoti ir prieinama, teks atsisakyti
daugybés svarbiy ar tiesiog mégstamy temy. O iSbraukti jums artimas ir brangias temas gali
biiti skausminga.

Taip atsitiko su Sia knyga. Kai kalbama apie neatitikimus Biblijoje, man sunku sustoti — jy
yra tiek daug, jskaitant démesio vertus ir kartu svarbius. Taciau man pavyko susilaikyti ir
apriboti diskusijg iki vieno skyriaus, ankstesnio. Su kitu skyriumi i$kilo tie patys sunkumai.
Bet kuris mokslininkas, priémes istorinj kritinj metoda, kaip a§, galéjo lengvai paraSyti visa
knygg §ia tema, ir a$ tur¢jau tenkintis vienu skyriumi.

Kaip matéme ankstesniame skyriuje, Biblijos skirtumai yra svarbis 1§ dalies dél to, kad jie
vercia mus rimtai zitréti | kiekvieng autoriy. Tai, kg sako Morkus, gali buti visiSkai
nesuderinama su tuo, kg sako Lukas; Matas ir Jonas gali turéti nesutarimy, kurie priestarauja
Pauliaus ZodZiams. Bet jei atidziai pazvelgsime j prieStaringas jvairiy Biblijos rasytojy rasty
reikSmes, pastebésime ne tik detales ir smulkmenas, aptartas 2 skyriuje. Tarp $iy autoriy ir
knygy yra bendresniy, sisteminiy skirtumy — skiriasi ne tik kai kurios detalés, datos,
marsrutai, veiksmy apraSymai ir jy liudininky sarasas. Daugelis Biblijos rasytojy teksty
skirtumy tiesiogiai susij¢ su pacia jy laiSky esme. Kartais vieno autoriaus idéjos kokiu nors
svarbiu klausimu skiriasi nuo kito autoriaus idéjy; tuo pat metu kalbame apie esminius
klausimus — kas buvo Kristus, kaip pasiekiamas iSganymas, kaip turéty gyventi Jézaus
pasekeéjai.



Tokio dydzio skirtumai yra ne tik pavieniai prieStaravimai, bet ir nepaprastai svarbios
alternatyvios reprezentacijos. Jy nejmanoma suprasti, jei kiekvienam autoriui neleidziama
kalbéti. Dauguma skaitytojy taip nesuvokia Biblijos. Jie tiki, kad kadangi Biblijos knygos
yra surinktos po vienu virSeliu, visi jy autoriai sako 1§ esmés tg patj. Jie tiki, kad Mato tekstai
gali biiti naudojami Jono tekstams suprasti, Jonas mums sako, kaip suprasti Pauliaus tekstus,
Paulius padeda interpretuoti Jokiibo knygas ir pan. Sis harmoningas poziiris j Biblija, kuris
yra esminis religiniam skaitymui, turi neabejoting pranaSuma, nes padeda skaitytojams
pamatyti vienijancias Biblijos temas, taciau turi ir labai rimty trilkumy: jis daZnai sukuria
minties ir tikéjimo vienybeg ten, kur 1§ pradZiy nebuvo nei vieno, nei kito. Biblijos raSytojai
nesutaria tarpusavyje del visko, kg aptare; Kartais labai giliai jsiSaknijo reikSmingi
nesutarimai tarp jy.

Istorinis-kritinis pozitiris | Biblijg nereiSkia, kad visi autoriai ] savo tekstus jtraukia tas pacias
idéjas. Tai leidzia jvertinti kiekvienam autoriui biidingas pazitiras, jo supratimag, supratima,
supratimg apie tai, kas yra ir turéty buti kriks¢ioniskas tik¢jimas. Jau minétus neatitikimus
bitina suprasti: jie randami Biblijos autoriy tekstuose. Svarbiis skirtumai, kuriuos aptarsime
toliau, jtikins mus, kad skirtumai yra ne tik smulkmenos, bet ir labai svarbiis klausimai.

Nenoriu sakyti, kad istorinis-kritinis poziiiris yra vienintelis biidas skaityti Biblijg. Patyre
teologai, gerai zinodami Biblijos studijy problemas, kurias paliecia istorinis-kritinis metodas,
sugalvojo biidy, kaip suvokti Biblija kaip Sventajj Rasta, nepaisant visy jo skirtumy. Tai bus
1$samiai aptarta véliau 8 skyriuje. Tuo tarpu svarbu suvokti, kas yra istorinis-kritinis poziiiris
ir kaip jis gali paveikti Biblijos supratima.

Tam tikru mastu $is poZifiris remiasi postulatu, kad "kanoninis" Sventasis Rastas, t. y. knygy,
turin¢iy tam tikrg autoritetg tikin€iyjy pozitriu, rinkinys po vienu virSeliu jokiu biidu néra
Biblijos knygoms budinga forma. Kai Paulius rasé savo laisSkus savo jkurtoms bazny¢ioms,
jis nemane, kad raso Biblija. Jis tik¢jo, kad rase laiSkus, tenkindamas individualius poreikius,
kai jie atsirado, pasikliaudamas savo mintimis, jsitikinimais ir to meto pamokslais. Tik véliau
kaZkas sudéliojo Siuos laiSkus ir laiké juos jkvéptais. Tas pats atsitiko ir su evangelijomis.
Morkus, kad ir koks biity jo tikrasis vardas, nejsivaizdavo, kad jo knyga bus jtraukta i
kolekcija kartu su kitomis trimis knygomis ir vadinsis Sventuoju Rastu, ir jam tikrai nekilo
mintis, kad jo knyga bus interpretuojama kartu su tekstais, parasytais kity krik§¢ioniy po
trisdeSimties mety, kitoje Salyje ir kitomis saglygomis. Be abejo, Morkus nor¢jo, kad jo knyga
bty skaitoma ir suprantama d¢l saves, kaip ir Matas, Lukas, Jonas ir visi kiti Naujojo
Testamento rasytojai.

Pagal vieng 1S istorinio-kritinio metodo teiginiy, mes rizikuojame klaidingai interpretuoti
knyga, jei neleisime jos autoriui iSreiksti saves, jei bandysime suderinti jo ZodZiy prasme su
kito autoriaus Zodziy prasme, jei visas Naujojo Testamento knygas suvoksime kaip vieng
didele, o ne kaip dvidesimt septynias atskiras. Sios knygos buvo parasytos skirtingu laiku ir
skirtingose vietose, skirtingomis aplinkybémis, siekiant iSspresti skirtingus klausimus;
Kiekvienas jy autorius laikési savo 1dejy, isitikinimy, prielaidy, tradicijy ir Saltiniy. Kai
kuriais atvejais jie pateikia visiSkai skirtingas nuomones labai svarbiais klausimais[17].

JVADINIS PAVYZDYS: JEZAUS MIRTIS MORKAUS IR LUKO KNYGOSE


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_17

Teksty palyginimg pradésiu nuo pavyzdzio, kuris man atrodo ypac iliustratyvus ir
patraukiantis démesj, aptarimu. Kaip ir neatitikimai, kuriuos aptaréme 2 skyriuje, tokio
pobiidzio skirtumus galima pastebéti tik apgalvotai "horizontaliai" skaitant iStraukas, taciau
§1 karta, uzuot sutelke démesj 1 nedidelius neatitikimus ¢ia ir ten, mes sutelksime démes; i
platesnius klausimus, j esminius konkrecios istorijos pasakojimo skirtumus. Visose
Evangelijose jis pateikiamas visiSkai skirtingai, taciau kiekvienai i8 jy tai yra raktas —
kalbame apie Jézaus nukryZiavimg. Galima daryti prielaidg, kad visose Evangelijose
nukryZiavimo istorija turi tg pacig reikSme, o neatitikimai tiesiog atspindi nedidelius kampo
poky¢ius, akcenty pasikeitimg: vienas autorius pabréZia vienus dalykus, kitas kitus. Taciau 18
tikryjy skirtumai yra daug reikSmingesni ir esminiai, nei galima pagalvoti. Niekur tai néra
taip akivaizdu, kaip pasakojimuose apie Jézaus mirt] Morkaus ir Luko knygose.

Nuo XIX amziaus mokslininkai pripazjsta, kad Morkaus Evangelija buvo parasSyta
pirmiausia, apie 65—70 m. e. m. Tiek Matas, tick Lukas, kurie paras¢ savo Evangelijas po
15-20 mety, naudojo Morkaus Evangelija kaip viena i§ pirminiy $altiniy. Stai kod¢l beveik
visi Morkaus pasakojimai yra Mato ar Luko laiSkuose, ir dél tos pacios priezasties visy trijy
Evangelijy tekstas kai kuriais atvejais kartojamas Zodis po zodZio. Kai kurios iStraukos
sutampa dviejose evangelijose, o trecioje jos skiriasi nuo jy, nes Morkaus Zodziai buvo
pakeisti tik vienoje 18 vélesniy evangelijy. Tai reiskia, kad jei paimtume tg pacig istorija,
tarkime, 1§ Morkaus ir Luko evangelijy ir rastume joje skirtumy, jie egzistuoja tik todel, kad
Lukas pakeité Saltinio Zodzius — kai kuriais atvejais praleisdamas kai kuriuos Zodzius ir
frazes, kitais pridédamas kai kuriuos prie iStisy epizody, o kartais perdéliodamas sakinius.
Tikriausiai logiska manyti, kad jei Lukas pakeité Morkaus zodzius, jis tai padarée tod¢l, kad
nor¢jo suteikti jiems kitokj skambesj ir prasme. Kartais skirtumai yra nedideli formuluotés
pakeitimai, taciau yra ir tokiy, kurie 1§ esmés keicia visg istorijos prasme. Tai reiSkia Jézaus
mirties vaizdavima.

Jézaus mirtis Morkaus knygoje

Morkaus versijoje (Morkaus 15:16-39) Poncijus Pilotas pasmerkia Jézy mirties bausme, o
romény kareiviai i§juokia ir muSa Jézy, o paskui veda jj 1 mirties bausme. Simonas Kirénietis
nesa savo kryziy. Visg §j laikg Jézus tyli. Kareiviai nukryZziuoja jj ant kryziaus, bet jis tyli.
Kartu su juo nukryziuoti plésikai tyciojasi i$ jo. Tie, kurie praeina pro 8alj, ji keikia.
Aukstieji kunigai ir Rasto aiskintojai tyCiojasi. Jézus tyli, kol galiausiai garsiai ir litidnai
Saukia: "Eloi, Eloi! lamma sabachthani?", kur; Markas skaitytojams i§ aramejy kalbos
iSvercia kaip "Mano Dieve, mano Dieve! Kodél Tu mane apleidai?" Jis atiduoda savo dvasig.
Ir du jvykiai jvyksta vienu metu: §ventyklos uzdanga perpléSiama per pusg, o Simtininkas
prisipaZjsta: "IS tiesy Sitas Zzmogus buvo Dievo Stnus".

Tai dramatiska ir jaudinanti scena, kupina aistros ir patoso. Jézus visg laika tyli, tarsi
sukréstas, tik pabaigoje iSleidzia Sauksma, tarsi atkartodamas 21 psalme. Kiek suprantu, Sis
klausimas, skirtas Dievui, yra tikras. Jézus tikrai nori suzinoti, kodél Dievas paliko jj tokioje
padétyje. Pagal labai populiarig Sios iStraukos interpretacijg, Jézus cituoja Psalmyno 21:1,
nes 18 tikryjy galvoja apie tos pacios psalmés pabaigg, kur Dievas jsikisa ir saugo kenciantj
psalmininkg. Manau, kad §is skaitinys yra bandymas suteikti pernelyg didele reikSme Siai
iStraukai, kuri atima i§ "Dievo apleistumo Sauksmo", kaip jis vadinamas, bet kokig galig.
Faktas yra tas, kad Jézy visi atstime: j1 iSdave vienas 1§ jo mokiniy, artimiausias jo pasekéjas
tris kartus 18siZzadéjo, j1 paliko visi mokiniai, atmeté Zydy valdZia, roménai nuteisé¢ mirties
bausme, iSjuoke aukstieji kunigai, praeiviai ir net du kartu su juo nukryZiuoti vagys. Galy



gale jis pajuto, kad net pats Dievas jj pamirSo. Jézus pasineria j nevilties ir nepakeliamo
dvasinio skausmo bedugne ir mirsta. Siuo paveiksléliu Morkus bando mums k3 nors
paaiskinti. Jis nenori, kad skaitytojas pasiguosty zinodamas, kad Dievas 1§ tikryjy yra Salia ir
gali i§gelbéti Jézy nuo fiziniy kanciy. Jézus mirsta agonijoje, tiksliai nezinodamas, kodél turi
mirti.

Bet skaitytojas suzinos $ig priezast]. [Skart po Jézaus mirties uZdanga perpléSiama per pusg, o
Simtininkas pripaZjsta Jézy Dievo Stinumi. SupléSytas uzdanga rodo, kad Jézaus mirtis
apreiSké Dieva visai Jo tautai, ne tik Zydy aukstiesiems kunigams, kurie aukodavo
Sventykloje. Jézaus mirtis atneS¢ atpirkima (zr. Morkaus 10:45). Ir kazkas i8 karto tai
supranta — ne artimiausi Jézaus pasekéjai, ne Zydai minioje, bet pagonis kareivis, kuris kg tik
ji nukryziavo. Jézaus mirtis atneSa iSgelb€jima, ir tai yra tai, kg pagonys ketina pripazinti. Tai
jokiu biidu néra nejdomus pasakojimas apie tai, kas "i$ tikryjy" jvyko Jézaus mirties metu.
Tai teologija, apvilkta pasakojimo forma.

Istorikai jau seniai mano, kad Siame pasakojime Morkus ne tik paaiSkina Jézaus mirties
prasme, bet ir raSo apie jg turédamas omenyje tam tikrg skaitytojy grupe — vélesnius Jézaus
pasekéjus, persekiojamus ir kankinamus Dievui prieSingy autoritety ranky. Kaip ir pats
Jezus, jo pasekejai nezino, kod¢l jie kencia tiek daug skausmo ir kancios. Taciau Morkus
aiSkina Siems krikSc¢ionims, kad jie gali biti tikri, kad net jei jie nesupranta, kodél kencia,
Dievas tai zino ir kad Dievas dirba uzkulisiuose, kad kankinimg paversty atpirkimu. Norint
pasiekti Dievo tiksla, reikia iSgyventi kancig, o ne jos vengti, net jei tas tikslas Siuo metu
néra aiSkus. Taigi Jézaus mirtis, pasak Morkaus, yra pavyzdys, leidZia krikS¢ionims suprasti,
kodél jie iStveria persekiojima.

Jézaus mirtis pas Lukg

Luko pasakojimas taip pat yra nepaprastai nuostabus, informatyvus ir dramatiskas, taciau jis
labai skiriasi (Luko 23:26-49). Tai ne tik kai kuriy detaliy neatitikimai: skirtumai yra daug
reikSmingesni. Jie lemia bendrg pristatymo pobitd; ir dél to daro jtakg galimam teksto
aiSkinimui.

Kaip Morkaus knygoje, taip ir Luke Judas iSduoda Jézy, Petras ji neigia, Jézus yra atmestas
zydy valdZzios ir nuteistas mirties bausme Poncijaus Piloto, bet Piloto kareiviai jo neiSjuokia
ir nemusa. Tik Lukas mums sako, kad Pilotas Jézaus gimimo istorijoje teis¢ Jézy Galil¢jos
karaliui Erodui, karaliaus Erodo siinui, ir kad ne kas kitas, o Erodo kareiviai tyCiojosi 1§
Jézaus, kol Pilotas pripaZino jj kaltu. Taciau §is neatitikimas neturi jtakos bendram skirtumy
tarp dviejy naratyvy, kuriuos ¢ia atkreipiu démesj, suvokimui.

Luko evangelijoje Jézus paimamas mirties bausmei, Simonas 1§ Kirénés priverstas nesti savo
kryZiy. Taciau pakeliui 1 nukryZiavimo vieta Jézus netyli. Pakeliui jis sutinka jo gedincias
moteris, atsigreZia | jas ir sako: "Jeruzalés dukterys! neverkite dél mangs, bet verkite deél
saves ir savo vaiky" (Luko 23:28). Be to, jis pranasauja apie artéjancias nelaimes, kurios jy
laukia. Atrodo, kad Jézus visai nesukrestas to, kas su juo vyksta. Jam labiau ripi kity
likimas, o ne jo paties likimas.

Be to, Jézus netyli, kai yra nukryziuotas ant kryziaus, prieSingai nei Morkaus pasakojimas.
Vietoj to jis meldziasi: "Téve! atleisk jiems, nes jie nezino, kg daro" (Luko 23:34)
[18]. Atrodo, kad Jézus turi artimg rys$j su Dievu ir jam labiau riipi tie, kurie vykdo mirties


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_18

bausmeg, o ne pats sau. Jézus yra i§juoktas zydy valdzios ir romény kareiviy, bet ne i dviejy,
kurie buvo nukryZiuoti kartu su juo, skirtingai nei Morkaus tekste. Vienas i§ vagiy bando
apSmeizti Jézy, bet kitas jj Zemina, priekaiStauja ir paaiSkina, kad jie gavo tai, ko nusipelné,
ir Jézus nieko blogo nepadaré¢ (prisiminkite, kad Lukas pabrézia visiSkg Jézaus nekaltuma).
Tada vagis klausia Jézaus: "Prisimink mane, VieSpatie, kai jeisi ] savo karalyste!" Jézaus
atsakymas yra jtaigus: "I$ tiesy sakau tau: Siandien tu biisi su manimi rojuje" (Lk 23, 42-43).
Siame pasakojime Jézus visai nesuglumina to, kas su juo vyksta, ir §iy jvykiy priezastys. Jis
yra visiskai ramus, viskg kontroliuoja, Zino, kas nutiks, ir supranta, kas bus toliau: jis pabus
Dievo rojuje, o vagis su juo. Tai visiSkai prieSinga Morkaus apibudinimui, kuriame Jézus
jautesi uzmirstas ir apleistas iki pat pabaigos.

Zeméje kaupiasi tamsa, o §ventyklos uzdanga perplésiama per puse, kol Jézus dar gyvas,
priesingai nei apibiidina Morkus. Cia suplésytas uzdanga nereiskia, kad Jézaus mirtis atnesa
atpirkima, nes jis vis dar gyvas. Tai liudija, kad jo mirtis yra "tamsos galia", kaip jis anks¢iau
saké toje pacioje Evangelijoje (Luko 22:53), ir tai reiSkia Dievo teisma zydy tautai.
Suplésytas Sydas Cia pasirodo kaip zenklas, kad Dievas atmeta Zydy garbinimo tradicijas,
kuriy simbolis yra Sventykla.

Ir svarbiausia: uzuot iStares sielvarto ir nevilties Sauksma prie§ mirt] ("Kodél mane
apleidai?"), Luko knygoje Jézus garsiai meldziasi Dievui ir skelbia: "Téve, atleisk man! |
Tavo rankas atiduodu savo dvasia." Siais ZodZiais jis atiduoda savo dvasia (Luko 23:46). Cia
Jézus netiki, kad Dievas jj apleido, ir nesistebi, kodél jis kencia tokig vienatvés ir mirties
kan¢ig. Tokiu atveju Jézus jauclia, kad Dievas yra $alia, ir jj guodZia mintis, kad Dievas yra
jo puse¢je. Jézus puikiai zino, kas su juo vyksta ir kodél, ir jsipareigoja riipintis dangiskuoju
Tévu, tvirtai Zinodamas, kas bus toliau. Tada Simtininkas patvirtina tai, kg pats Jézus puikiai
zino: "IS tiesy Sitas Zmogus buvo teisus Zmogus."

Sunku perteikti, koks didelis skirtumas tarp Siy dviejy Jézaus mirties vaizdy. Anksciau
minéjau, kad mokslininkai kartais mano, kad Morkaus pasakojimas buvo skirtas suteikti viltj
tiems, kurie iStveére persekiojimus ir kancias, paaiskinti jiems, kad kad ir kaip atrodyty Si
kancia, uz jos slypi Dievas, siekiantis atpirkimo. Kokiu tikslu Lukas galéjo pakeisti Morkaus
pasakojima, kad Jézus nebemirty sielvarte ir neviltyje?

Kai kurie kritiSki komentatoriai teigia, kad Lukas galéjo rasSyti persekiojamiems
krik§¢ionims, taciau jo zodZiai Siems kankiniams uz tikéjima buvo visiskai kitokie nei
Morkaus. Uzuot pabrézes, kad Dievas yra visoje Jézaus mirties scenoje, nors i§ pirmo
zvilgsnio taip néra, Lukas galéty pasitlyti krik§¢ionims pavyzdj, paaiskinti, kaip jie turéty
iStverti kancias — kaip Jézus, tobulas kankinys, jsitikings savo nekaltumu ir jsitikings
ap¢iuopiamu Dievo buvimu jo gyvenime iki pat mirties, i$liko ramus ir kontroliavo.
zinodami, kad Sios kancios yra biitinos norint gauti rojy kaip atlygj, kad netrukus viskas
baigsis ir prasidés kitas palaimintas gyvenimas. Abu rasytojai kalba apie tuos pacius jvykius,
taCiau jie bando perteikti labai skirtingas id¢jas apie Jézaus mirtj ir jo persekiojamy pasekéjy
atsparuma.

NUTRAUKIMAS

Sunkumai kyla, kai skaitytojai sujungia Siuos du pasakojimus j vieng iSsamy pasakojima,
kuriame Jézus kalba, daro ir patiria viska, kas yra abiejose evangelijose. Taikant §j pozitirj,
pagrindinés Morkaus ir Luko id¢jos neiSvengiamai uzgoziamos ir prarandamos. Jézus



nebemirsta agonijoje, kaip Morkus (nes pasitiki savimi, kaip Lukas), bet jis nebéra ramus ir
pasitikintis savimi kaip Lukas (nes jis yra neviltyje, kaip Morkus). Kazkaip jam pavyksta
sujungti abu. Be to, jo zodziai jgauna visiSkai kitokig prasme, nes jis sako viska, kas yra
abiejose evangelijose. O kai jie bando sujungti Mato ir Jono evangelijas, skaitytojai gauna
dar chaotiSkesnj Jézaus portretg ir klaidingai mano, kad jie rekonstravo tikrgjq jvykiy eigq.
Zvelgti j Sias istorijas i3 ios perspektyvos reiskia atimti i§ kiekvieno autoriaus prigimtinj
vientisuma ir jo istorijos prasmg.

Tokiu budu skaitytojai sudaré garsiuosius "Septynis paskutinius mirs§tancio Jézaus zodzius",
sujungdami mirStancius Zodzius, kuriuos jis iStaré visose keturiose Evangelijose, ir
nusprendé, kad dabar jie zino visg istorijg. Taciau $is interpretacinis jrenginys neleidzia gauti
istorijos kaip visumos. Jis sukuria penktaji pasakojima, kuris radikaliai skiriasi nuo keturiy
kanoniniy — penktaji, kuris 1§ esmés yra keturiy evangelijy, penktosios evangelijos,
perraS§ymo rezultatas. Tai daryti nedraudziama, jei yra noras: gyvename laisvoje Salyje,
niekas mums netrukdys. Taciau istorinio-kritinio metodo Salininky poziiiriu tai toli grazu
néra geriausias pozitris 1 Evangelijy studijas.

Apskritai, mano nuomone, tieck Evangelijos, tiek visos kitos Biblijos knygos yra atskiri,
skirtingi ir nepriklausomi tekstai, ir neturéty biiti skaitomi taip, tarsi jie visi sakyty ta patj.
Tai toli grazu néra, net jei kalbama apie tg pacig temg (tarkime, Jézaus mirtj). Morkaus
Evangelija skiriasi nuo Luko evangelijos, Matas raso kitaip nei Jonas, ir tai galima pamatyti
studijuojant nukryziavimo istorijas "horizontalaus skaitymo" metodu. Taikant horizontaly
poziiir], bus i8girsti visy evangelininky balsai, tekstai nebus sumaiSyti ir nesudarys
megaevangelijos, neiSvengiamai i§lygindami kiekvieno akcentus.

KELETAS ESMINIU SKIRTUMU TARP JONO EVANGELIJOS IR SINOPTINIU
EVANGELIJU

Tiesa, sinoptinés evangelijos pasakoja skirtingas jose esanciy istorijy versijas. Taciau tarp jy
yra panaSumy, kurie juos skiria nuo Jono Evangelijos. Jau seniai zinoma, kad $io rySkaus
panasumo priezastis yra ty paciy Saltiniy naudojimas. Matas ir Lukas atsigrezé 1 Morkaus
Evangelija, kartais ja pazodZiui atkartodavo, o kartais pakeisdavo, ir reikSmingai, kai
reikédavo pateikti istorijg kitoje Sviesoje.

Nors daugelis nedémesingy Naujojo Testamento skaitytojy to nepastebi, Evangelija pagal
Jong yra visai kas kita. [$skyrus Kristaus kancig, dauguma Jono iStrauky néra sinoptinése
evangelijose, o dauguma sinoptiniy evangelijy istorijy néra Jono. Ir net jei juose esantys
dalykai sutampa, Jonas juos pateikia i§ esmés kitaip. Tai galima pastebéti, jei palygintume
visg Evangelija pagal Jong su sinoptine.

Turinio skirtumai

Jei skaitytuméte sinoptines evangelijas ir suplanuotuméte pagrindines iStraukas — istorijas,
kurios sudaro pasakojimy pagrinda, taip sakant, — kokia ji biity? Lukas ir Morkus prasideda
nuo Jézaus gimimo Betliejuje kaip mergelé. Pirmasis svarbus jvykis, minimas visose trijose
evangelijose, yra Jono Jézaus krikStas, po kurio Jézus eina 1 dykuma, kur ji1 gundo velnias.
Grizes 18 dykumos, Jézus pradeda skelbti apie artéjant] "Dievo karalystés" pasirodyma.
Bidinga jo mokymy forma yra palyginimai. Morkaus evangelijoje sakoma, kad Jézus moke



savo klausytojus tik palyginimais (Morkaus 4:11). Be to, jis daro stebuklus. Vienas 18§ tipisky
jo stebukly, pirmasis Morkaus, yra demony egzorcizmas i$ apseéstyjy. Ir taip jo tarnyste
Galil¢éjoje tesiasi: Jézus deklamuoja palyginimus, atlieka egzorcizmus, ir kelionés viduryje
jis pasiima savo tris pasekejus, Petra, Jokiibg ir Jong, su savimi j kalng ir jy akivaizdoje yra
perkeistas, o tada pradeda kalbétis su Moze ir Eliju, kurie at¢jo 1§ dangaus. Po atsimainymo
Jézus tarnauja tol, kol paskuting savo gyvenimo savaitg iSvyksta j Jeruzale. Jis iSvaro pirklius
1§ Sventyklos, tada dalyvauja Paskutin¢je vakarien¢je ir paskelbia, kad tai yra VieSpaties
vakariené (arba Komunija), ant kurios duona yra jo kiinas, vynas taur¢je yra jo kraujas. Tada
Jis atvezamas ] zydy aukstyjy kunigy teismg ir iSklauso kaltinimus Sventvagyste. Tada seka
jau paZjstama pabaiga: evangelijy autoriai pasakoja apie Jézaus mirtj ir prisikélima,
kiekvienas savaip.

Stebina tai, kad tiesiogine to Zodzio prasme néra né vieno epizodo, kuris sudaryty
pasakojimo pagrindg Jono evangelijose. Jis nesako, kad Jézus gimé Betliejuje, nemini savo
motinos skaistumo, neuzsimena apie krikstg, neapraso pagundy dykumoje. Jézus neskelbia
Dievo karalystes atéjimo ir niekada nepasakoja palyginimo. Jis neiSvaro demony. Apie
atsimainymg nepasakyta n¢ Zodzio. Atvykes 1 Jeruzalg, jis neiSvaro pirkliy i§ Sventyklos
(kaip tai padar¢ antrajame skyriuje, Jono 2), nepatvirtina VieSpaties vakarienés (vietoj to
plauna mokiniams kojas) ir nepasirodo jokiame oficialiame Zydy valdZios teisme.

Jei Evangelijoje pagal Jong néra visy Siy epizody, kurie atrodo neatsiejami Jézaus istorijos
atributai, tai kas joje yra? Daug temy, kuriy néra sinoptinése evangelijose. Jonas pradeda
prologu, paslaptingai apibiidindamas Dievo Zodj, kuris pats buvo Dievas ir per kurj Dievas
sukiiré visata. Suzinome, kad §is Zodis tapo Zmogumi, t. y. tuo, kas yra Jézus Kristus, Dievo
Zodis, apsirenges kiinu. Sinoptinése evangelijose nicko pana$aus néra.

Jonas kalba apie stebuklus, kuriuos Jézus daro savo vieSosios tarnystés metu, bet nevadina jy
stebuklais — pazodziui "galios darbais". Tai vadinama "Zenklais". Kg jie reiskia? Kad Jézus
yra tas, kuris at¢jo 1§ dangaus, kad suteikty amzingj; gyvenimg visiems, kurie jj tiki. Jono
evangelijoje aprasomi septyni tokie Zenklai, kuriy dauguma néra jtraukti i sinoptiniy
evangelijy stebuklus (iSskyrus vaiks¢iojima vandeniu ir minios maitinimg). Jono Zenklai
apima Biblijjos skaitytojams pazjstamus ir Simtmecius mégstamus stebuklus — vandens
pavertimg vynu, aklo i§gydyma ir Lozoriaus prisikélimg i§ numirusiy. Toje pacioje
Evangelijoje Jézus skelbia ne apie Dievo karalyste, bet apie save: jis pasakoja, kas jis yra, 18
kur at¢jo, kur eina, kaip gali atneSti amZinaj] gyvenimg. Evangelijai pagal Jong biidingi
posakiai "AS esu", kuriuose Jézus identifikuoja save ir paaisSkina, kg jis gali padaryti
zmonéms. Sie "a$ esu" teiginiai paprastai yra paremti Zzenklais, jrodanéiais, kad Jézus sako
tiesg apie save. Jis sako: "AS esu gyvybes duona", ir patvirtindamas padaugina kepalus, kad
pamaitinty daugelj; jis sako: "AS esu pasaulio Sviesa", ir kaip jrodyma jis 1§gydo Zzmogy,
kuris gimé aklas; jis sako: "AS esu prisikélimas ir gyvenimas" ir prikelia Lozoriy 18
numirusiy.

Evangelijoje pagal Jong Jézus kalba iSsamiai ir iSsamiai, o kitose Evangelijose apsiriboja
1simintinais, aforistiniais posakiais. 3 skyriuje jis pasako ilgg kalbg Nikodemui, 4 skyriuje —
samarietei, o ilgiausia jo kalba mokiniams uZzima keturis skyrius (13—16) ir yra lydima
maldos visam kitam skyriui. N¢ viena 1§ §iy invokacijy ar teiginiy "AS esu" néra sinoptinése
evangelijose.



Akcenty skirtumai

Daug daugiau galima pasakyti apie unikalius Jono evangelijos bruozus; Manau, kad tai ne tik
neatitikimai tarp jo ir sinoptiniy evangelijy, bet ir visikai skirtingi Jézaus vaizdai. Zinoma,
trys sinoptinés evangelijos néra tapacios, taciau skirtumai tarp bet kurios 1§ jy ir Jono
Evangelijos yra ypac ryskiis, kaip matyti i§ teminio akcentavimo.

Nekaltasis prasidéjimas ir Dievo jsikiinijimas

Simtmecius visuotinai priimtoje ortodoksy krik§¢ioniskoje dogmoje apie Kristaus atéjima j
pasaulj teigiama, kad prie§ gimimg jis buvo dieviska biitybe, lygi, bet ne tapati Dievui Tévui,
ir kad jis "jsiktinijo", tapo Zmogumi Mergelés Marijos déka. Taciau §i dogma néra iSdéstyta
né vienoje Naujojo Testamento evangelijoje. Idéja apie Jézaus egzistavimg prie§ gimima
kaip dieviSka esybe, kuri tapo Zmogumi, randama tik Evangelijoje pagal Jong; mintis apie jo
gimimg 1§ mergelés randama tik Mato ir Luko laiSkuose. Tik sujungus Sias dvi idéjas galéjo
atsirasti paziiiros, 1§ kuriy atsirado ortodoksy doktrina. Evangelijy autoriams Nekaltojo
Prasid¢jimo ir Dievo Jsikiinijimo id¢jos atrodé visiSkai skirtingos.

Morkaus evangelija nieko nesako. Istorijos pradzioje Jézus pasirodo suauges, Morkus nemini
jo gimimo aplinkybiy. Jei turétume tik vieng Evangelija, Morkaus Evangelijg — o
ankstyvosiomis baznyc¢ios dienomis ji is tiesy buvo vienintelé Evangelija kai kuriems
krik§¢ionims — mes neturétume jokio supratimo apie Jézaus gimimo ypatumus, kad jo motina
buvo mergele ir kad jis pats egzistavo prie§ jam ateinant ] Zemg.

Evangelijoje pagal Mata aiskiai teigiama, kad Jézaus motina buvo skaisti, taciau
nepateikiama jokiy uzuominy apie Sios aplinkybés teologing prasme. Mes jau matéme, kad
Matas atsargiai pabrézé, kad visos Jézaus gimimo, gyvenimo ir mirties detalés yra Sventojo
Rasto pranaSysciy iSsipildymas. Taigi kodél jis gime mergelei? Nes Zydy pranaSas [zaijas
saké, kad "mergelé pastos ir pagimdys stiny, ir jie pavadins jj Emanueliu" (Mato 1:23,
cituota i§ Izaijo 7:14). Tiesg sakant, [zaijas turéjo omenyje kai kg kita. Hebrajy Biblijoje jis
sako, kad "jauna moteris" pagimdys siiny, taciau Si pranasysté yra ne apie Mesijo ateit], o
apie jvykj, kuris netrukus 1vyks paties Izaijo laikais . Taciau kai Biblija buvo iSversta 1§
hebrajy kalbos 1 graiky kalbg, Izaijo "mergina" (hebrajiSkai alma; Sioje kalboje yra dar vienas
zodis "mergelé") buvo pakeista graikisSku ZodZiu "mergele" (parthenos), kuris yra vertimas,
kuriuo Matas skaité Biblija. Ir jis nusprende¢, kad Izaijas pranasauja ne savo laiky jvykius, o
Mesijo atéjimg (nepaisant to, kad Izaijo 7 skyriuje néra jokio ZodZio). Tod¢l Matas raseé, kad
Jézus gime i§ mergelés, manydamas, kad tai yra Sventojo Rasto pranagysté.

Lukas turéjo skirtingas nuomones. Jis taip pat tikéjo, kad Jézus gime i§ mergeles, bet
neturéjo omenyje pranasystes. Jis rado tiesioginj paaiskinimg: Jézus tiesiogine prasme yra
Dievo Siinus. Marija prasidéjo Dievo valia, o tai reiskia, kad jos siinus taip pat yra Dievo
stinus. Kaip Marija suZino i§ angelo Gabrieliaus (kuris minimas tik Luko knygoje): "Sventoji
Dvasia nuZengs ant taves, ir Aukséiausiojo galia apgaubs tave; todél ir gimes Sventasis bus
vadinamas Dievo Stinumi" (Luko 1:35). Nésc¢ia ne vyro ar kito asmens, bet Dievo valios,
Marija pagimdo kiirinj, kurio prigimtis 1§ dalies yra dieviska.



Taigi Matas ir Lukas skirtingai pasakoja apie Jézaus gimimo mergelei priezastis, bet dar
svarbiau, kad nei Matas, nei Lukas neuzsimena, kad mergelé¢ egzistavo prie§ gimima. Siems
autoriams Jézus atsirado tik po jo gimimo. Jy evangelijose visai neuZsimenama apie Jézaus
egzistavima prie§ gimima. Si idéja kilo i§ Jono ir tik i§ Jono.

Jonas nemini Jézaus motinos skaistumo; vietoj to, jis aiSkina savo at€jima j pasaulj kaip
anksciau egzistavusios dievybes jsikiinijimg. Jono evangelijos prologas (Jono 1:1-18) yra
vienas 1§ didingiausiy ir iSraiSkingiausiy teksty visoje Biblijoje ir tuo paciu vienas
prieStaringiausiy, gin€ytiny ir klaidingai interpretuojamy. Jonas pradeda (Jono 1:1-3) didingu
jvadu ] "Dievo Zodj" — nuo Dievo nepriklausomg esybe ("tai buvo pas Dieva"), bet tam tikra
prasme lygi Dievui ("buvo Dievas"). Pradzioje jis pasirodo su Dievu, per Jj sukuriama visa
visata ("viskas buvo sukurta per Jj, ir be Jo nebuvo sukurta nieko, kas buvo sukurta").

Mokslininkai Simtmecius diskutavo apie Sios iStraukos detales.[20] AS asmeniSkai manau,
kad autorius remiasi sukiirimo istorija Pradzios 1 skyriuje, kur viskas pasirodo pagal Dievo
7odj: "Ir Dievas taré: "Tebiinie §viesa. Ir buvo §viesa." Kalbédamas Zodj, Dievas sukiiré
viska, kas atéjo 1 pasaulj. Ketvirtosios Evangelijos autorius, kaip ir kiti Zydy tradicijos
Salininkai, tikéjo, kad Dievo pasakytas Zodis yra nepriklausomas darinys, susijes su Juo, bet
tuo pat metu atskiras. Jis buvo "su Dievu", bet kai jis buvo pasakytas, jis buvo atskirtas nuo
Dievo; tai "buvo Dievas" ta prasme, kad tai, kg Dievas kalb¢jo, buvo Jo esmés dalis. Jo kalba
tik atskleidé i3orei tai, kas jau buvo Jo mintyse. Todél Dievo Zodis buvo i$orinis vidinés
dieviskosios tikrovés pasireiskimas. Tai buvo su Dievu, ir tai buvo Dievas, ir tai tapo
priemone, kuria viskas atsirado.

Evangelijoje pagal Jona is anksé¢iau egzistaves dieviskasis Dievo Zodis tapo zmogumi: "Ir
Zodis tapo kinu ir gyveno tarp misuy... ir mes matéme Jo §love" (Jono 1:14). I§ anksto aisku,
kas buvo §is Zmogus — Jézus Kristus. Cia Jézus néra tik Zydy pranasas, staiga pasirodantis
scenoje, kaip Morkus, ir jis néra dievas-zmogus, kuris pasirodo prasidéjimo (ar gimimo)
akimirka, dalyvaujant moteriai, kuri pastojo Dievo valia. Jis, pats Dievo Zodis, kurj Dievas
turéjo pradzioje, kuriam laikui persikélé | Zzeme ir suteik€é Zmonéms amzinojo gyvenimo
galimybe.

Jonas nepaaiskina, kaip §is Zodis atéjo j pasaulj. Jis nekalba apie Kalédas, nemini Juozapo ir
Marijos, Betliejaus, Nekaltojo Prasidéjimo. Tuo jo evangelija skiriasi nuo Luko: jei Lukas
vaizduoja Jézy kaip pasirodziusj tam tikru istoriniu momentu (prasidéjimo ar gimimo), tai
Jone Jézus pateikiamas kaip dieviSkosios esmés, egzistuojancios uz istorijos riby,
jsikiinijimas Zmogaus pavidalu.

Kas atsitinka, kai bandote sujungti Siuos pozitirius? Abu biidingi akcentai prarandami vienu
metu. Pagrinding kiekvieno autoriaus mintj uzgozia ortodoksing¢ Isiktinijimo per Mergele
Marijg dogma. Naujojo Testamento skaitytojai, sujunge Siuos du tekstus, sukuria savo
pasakojima, kuris sutampa su Luko ir Jono mokymais ir turi mokyma, kurio néra n¢ vienoje
1§ Siy evangelijy.

JEZAUS MOKYMU SKIRTUMAI


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_20

Jono evangelijoje taip pat yra skirtingy pozitiriy ] Jézaus zodZius apie jo vie$aja tarnyste.
Toliau palyginsiu juos su teiginiais 1§ ankstyviausios sinoptinés evangelijos, Morkaus
evangelijos.

Jézaus mokymas Morkaus knygoje

Jézaus mokymai Morkaus evangelijoje daugeliu atzvilgiy apibendrinami paciais pirmaisiais
jo Zzodziais: "At¢jo laikas ir Dievo karalyste arti: atgailaukite ir tikékite Evangelija"
(Morkaus 1:15). Kiekvienas, susipazings su senoves judaizmu, pastebés apokaliptinj §ios
minties pobadj. Zydy apokaliptika yra savotigka pasauléZiiira, atsiradusi likus maZzdaug
pusantro Simtmecio iki Jézaus gimimo ir placiai paplitusi tarp Zydy jo laikais. GraikiSkas
zodis "apokalipse" reiSkia "paskelbimas", "apreiSkimas". Mokslininkai $ias paziiiras vadino
apokaliptinémis, nes jy Salininkai tikéjo, kad Dievas jiems atskleid¢ ar atskleidé auksciausias
paslaptis, kuriy déka buvo galima suvokti tikrovés prasme, jskaitant Zemesne ir nemalonig
realybe, egzistuojancia zemeje. Vienas i§ apokaliptiniy Salininky klausimy buvo toks: kodél
pasaulyje tiek daug skausmo ir kancios, ypac tarp Dievo tautos? Pikty Zzmoniy kancias vis
dar galima kazkaip suprasti: jie tiesiog gauna tai, ko nusipelné. Bet kod¢l kencia teisieji?
Kodel teisieji kencia dar labiau nei nusidéjeliai ir nuo paciy nusidejeliy ranky? Kodéel Dievas
tai leidzia?

Zydy apokaliptikai tikéjo, kad Dievas jiems apreiské paslaptis, kad padéty jiems viska
1$siaisSkinti. Pasaulyje yra galingy jégy, kurios prieSinasi Dievui ir Jo Zmonéms, pavyzdziui,
velnias ir jo palyda. D¢l kazkokiy paslaptingy priezas¢iy Dievas leido Sioms jégoms klestéti
Siame "blogio amziuje". Taciau ateina naujas amzius, kai Dievas nuvers blogio jégas ir
sukurs gério karalyste, Dievo karalyste, kurioje nebebus skausmo, litidesio ir kancios.
Auksciausioji valdZia bus sutelkta j Dieva, o velnias, jo pakalikai ir kitos blogio jégos,
sukeliancios tiek daug kanciy (uraganai, Zemés dreb¢jimai, badas, marai, karai), bus
sunaikintos amzZiams.

Morkaus mokymas apie Jézy yra apokaliptinis: Zodziai "laikas i$sipildé" reiskia, kad
dabartinis "blogio amzius", Zvelgiant i laiko juosta, beveik baigési. Pabaiga arti. "Dievo
karalysté yra arti" yra aiSkus zenklas, kad Dievas netrukus imsis darbo ir sutriuskins blogio
jégas ir valstybes, kurias jie palaiko, pavyzdziui, Roma, ir kad jo karalysté vieSpataus visame
pasaulyje, tiesos, taikos ir teisingumo karalysté. "Atgailauti ir tikéti Evangelija" yra
kvietimas ruoStis ateinanciai karalystei, pakeisti savo gyvenima, suvienyti gerio jegas,
atsisakyti blogio jégy ir priimti Jézaus mokyma, kuris netrukus triumfuos.

Jezui Morkaus evangelijoje 81 karalyst¢ yra Salia. Kaip jis sako savo mokiniams: "I§ tiesy
sakau jums: ¢ia stovi tokiy, kurie neparagaus mirties, kol nepamatys Dievo karalystés
ateinancios galios" (Morkaus 9:1); véliau, apras¢s kosminius kataklizmus, Zymincius
amziaus pabaigg, jis paaiSkina: "IS tiesy sakau jums: §i karta nepraeis, kol visa tai nejvyks"
(Morkaus 13:30).

Kaip §i karalysté atsiras? Morkaus nuomone, jos jkiiréjas bus "Zmogaus Stinus",
auksScCiausias zemes teiséjas, kuris teisty Zmones pagal tai, ar jie prieme Jézaus mokyma:
"Kas gédijasi mangs ir mano Zodziy §ioje svetimaujancioje ir nuodémingoje kartoje, jo
gédysis ir Zmogaus Siinus, kai ateis savo Tévo §lovéje su $ventaisiais angelais”" (Morkaus
8:38). Ir kas yra Sitas Zmogaus Stinus? Morkui tai yra pats Jézus, kuris turi biiti atmestas



savo tautos ir jy valdzios, nuzudytas, o paskui prisikelti i§ numirusiy (Morkaus 8:31). Jézus
mirs, prisikels ir galiausiai sugrj$ kaip teis¢jas, o su juo ateis Dievo karalysteé.

Bet kadangi Jeézus apreiSkia karalyste, Morkui §i karalyste jau 1§ anksto pasireiSkia Jézaus
zemiskajame gyvenime ir tarnystéje. Sioje karalystéje nebus nei demony, nei netyry dvasiy,
ir Jézus juos i8varys; jame nebus ligos, ir Jézus i§gydys ligonius; Karalystéje nebebus
mirties, o Jézus prisikels 1§ numirusiy. Dievo karalysté jau matoma Jézaus ir jo pasekéjy
tarnystéje (Morkaus 6:7-13). Tokia yra daugelio Jézaus palyginimy Morkaus evangelijoje
esme: karalysté Jézaus veiksmuose yra silpnai matoma, dar beveik nepastebimai, bet
netrukus ji pasirodys visoje savo Sloveje ir Sloveje. Tai tarsi mazyté garstycios grudelé, kuri,
pasodinta | zeme, iSauga 1 aukstg kriimg (Morkaus 4:30-32). Dauguma Jézaus klausytojy
atmet¢ Sig mint], taciau teismo diena jau arti, ir netrukus jsigalios Dievo karalysteé, ir tada
visas pasaulis bus kitoks (Morkaus 13).

Morkaus evangelijoje Jézus nedaug kalba apie save. Jis daugiausia kalba apie Dieva ir
ateinancig karalyste bei tai, kaip zmonés turéty jai pasiruosti. Jis save visada vadina
Zmogaus Stinumi: jis niekada nesako, "A§ esu Zmogaus Sanus." Tuo padiu metu jis
nepretenduoja } Mesija, pateptaji ateinancios karalystés valdova, ir tai tgsiasi iki pat
pabaigos, kol jj tardo vyriausiasis kunigas (Morkaus 14:61-62).

Nors Jézus Sioje Evangelijoje pripazjstamas kaip Dievo Stnus (Zr. Morkaus 1:11; 9:7;
15:39), jis pats nusprendZia nenaudoti Sio titulo ir tik nenoriai ji pripaZista (Morkaus 14:62).
Svarbu Zinoti, kad senovés Zydams posakis "Dievo stinus" turéjo gilig prasme. Hebrajy
Biblijoje "Dievo stinus" gali buiti vadinamas Izraelio tauta (Ozéjo 11:1) arba Izraelio
karaliumi (1 Samuelio 7:14). Tokiais atvejais Dievo stinus yra Dievo iSrinktas vykdyti savo
tikslus ir 1Sreiksti savo valig zeméje. Morkui Jézus tampa tokiu i8rinktuoju, kuris vykdo
auksciausig Dievo valig ir dél Sios priezasties mirSta ant kryziaus. Taciau stebina tai, kad
Morkaus evangelijoje Jézus niekada nemini savo dieviSkumo, kad jis egzistavo pries§
gimstant, kad tam tikra prasme jis yra lygus Dievui. Morkui jis néra Dievas ir nepretenduoja
1 8] statusg.

Jézaus mokymas Jono knygoje

Visai kitokia situacija yra Evangelijoje pagal Jong. Morkaus knygoje Jézus daugiausia kalba
apie Dievg ir ateinancig karalyste ir maZai uzsimena apie save, tik apie tai, kad jam bus
jvykdyta mirties bausme Jeruzaléje, o Jono knygoje beveik viskas, kg Jézus sako, yra apie jj
patj: jis paaiskina, kas jis yra, 18 kur atéjo, kur eina, kaip gali suteikti amzingjj gyvenima.

Jono evangelijoje Jézus skelbia ne apie ateinancig Dievo karalyste, bet apie savo asmenj,
kaip rodo nuolatiniai posakiai "AS esu". Jis yra tas, kuris suteikia pragyvenimo Saltinj ("AS
esu gyvybes duona", Jono 6:33), apSvie€ia gyvenimg ("AS esu pasaulio Sviesa", Jono 9:5), jis
yra vienintelis kelias pas Dieva ("AS esu kelias, tiesa ir gyvenimas; niekas neateina pas Téva,
kaip tik per mane", Jono 14:6). Tikéjimas Jézumi yra kelias ] amzZing;jj 1Sgelbéjimg: "Kas tiki
Stiny, tas turi amzingjj gyvenima" (Jono 3:36). IS esmés jis yra lygus Dievui:

A§ ir Tévas esame viena" (Jono 10:30). Zydy klausytojai, matyt, puikiai suprato, apie ka jis
kalba: jie tuoj pat griebé akmenis, kad sumusty jj uz Sventvagyste.

Vienoje Jono evangelijos iStraukoje Jézus teigia Dievo varda, sakydamas savo pasnekovams
zydams: "Prie§ Abraomo atsiradimag, as esu" (Jono 8:58). Abraomas, gyvengs 1800 mety



anksciau, yra zydy tévas, ir Jézus teigia, kad egzistavo pries j1. Taciau jo teiginiai tuo
nesibaigia. Jis nurodo zydy Rasty iStrauka, kurioje Dievas pasirodo Mozei deganc¢io krimo
pavidalu, jsako jam eiti pas faraong ir iSvesti Dievo tautg i§ Egipto. Moz¢ klausia Dievo,
koks jo vardas, kad paaiSkinty izraelitams, kuri dievyb¢ jj atsiunté. Dievas atsako: "AS esu
tai, kas esu... sakyk izraelitams: 'Amzinasis [ VieSpats] atsiunté mane pas jus' (IS¢jimo 3:14).
Tode¢l, kai Jézus sako "AS esu" Jono 8:58, jis pretenduoja i dieviska varda. Ir Cia Zydy
klausytojai lengvai suprato jo Zodziy prasmg. Ir vél jie griebé akmenis.

Morkaus ir Jono evangelijos skiriasi ne tik tuo, kad Jonas kalba apie save ir tapatina save su
dieviSkumu, bet ir tai, kad Jézus nemoko to, ko moko Morkaus knygoje — Dievo karalystés
atéjimo.

Idéja apie ateinancig karalyste Zemeje, kur Dievas panaudos auk$c¢iausig galig ir visos blogio
jégos bus sunaikintos, néra Jézaus teiginiuose Jono evangelijoje. Vietoj to Jézus aiskina
zmonéms, kad amZinajj gyvenima danguje jie gali gauti tik gime i§ naujo (Jono 3:3-5). Stai
ka "Dievo karalyste" reiSkia Jono knygoje tais retais atvejais, kai ji pasirodo tekste: ji reiskia
gyvenimg danguje, virSuje, su Dievu, o ne naujg dangy ir naujg Zeme po juo. Tikéjimas
Jézumi yra tai, kas suteikia amZingjj gyvenima. Tie, kurie tiki Jézy, gyvens su Dievu
amzinai, o tie, kurie netiki, bus nubausti (Jono 3:36).

Daugelis istorinio-kritinio metodo Salininky jsitikine, kad pastarojo parasSyta Jono Evangelija
nebekalba apie neigvengiama Zmogaus Siinaus pasirodyma Zzeméje, kuris sédés kaip teis¢jas
zemgje ir skelbs utopinés karalystés pradzig. Morkaus knygoje Jézus pranaSauja, kad Sie
tvykiai jvyks artimiausioje ateityje, jo kartos gyvenime, kad jo mokiniai juos pamatyty
(Morkaus 9:1; 13:30). Taciau tuo metu, kai Jonas para$¢ Evangelijg — tikriausiai 90-95 m. e.
m. — ankstesn¢ karta jau buvo mirusi, ir daugelis, jei ne visi, mokiniai buvo mire. Tai yra, jie
mire pries karalystés atéjima. Kg galima daryti su doktrina apie amzingjg karalyste Cia,
zemeje, jeigu ta karalysté niekada neatsirado? IS naujo interpretuokite mokymga. Jonas jj
interpretuoja permastydamas pagrindines id¢jas.

Apokaliptine pasauléziiira, atsispindinti Morkaus rastuose, pasizymi istorinio dualizmo
buvimu su dabartiniu "blogio amziumi" ir biisima Dievo karalyste. Musy amZius ir ateinantis
Simtmetis — jie gali buti iSdéstyti horizontalioje laiko juostoje, nubrézZtoje per puslapi. Jono
evangelija horizontaly apokaliptinio mgstymo dualizmg pavercia vertikaliu dualizmu. Tai
nebéra Zemeje besitesiancios epochos dualizmas ir naujos, ateinancios ir ZemiSkosios
epochos: tai gyvenimo Zzeméje ir danguje dualizmas. Mes Zemyn, Dievas yra auk$¢iau. Jézus,
kaip Dievo Zodis, nuzengia i§ dangaus, kad mes patys galétume patirti "atgimima" (Jono 3:3
tiesioginé prasme yra ne tai, kad "jiis turite gimti antrg kartg", bet kad "jiis turite gimti i§
naujo" [21]). Kai patirsime §] naujg gimima, tikeédami Kristumi, ateinanciu i§ auksciau,
turésime amzingjj gyvenima (Jono 3:16). gyventi su Dievu (Jono 14:1-6).

Nereikia laukti karalystés Zeméje. Tai danguje. Ir mes galime ten patekti tikeédami Ta, kuris

nuzengé i§ dangaus j Zeme, kad mus mokyty ir mokyty. Sis mokymas kardinaliai skiriasi nuo
to, kg matéme Morkaus evangelijoje.

JEZAUS STEBUKLAI


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_21

Kodél Jeézus daro stebuklus? Dauguma skaitytojy tikriausiai atsakys: nes jis uzjaucia Zmones
ir nori juos iSgelbéti nuo kancios. Ir §j atsakyma patvirtina sinoptinés evangelijos. Be to,
stebuklai Siose evangelijose rodo, kad ilgai laukta karalysté jau pradéjo kurtis Jézaus darby
deéka:

Viespaties Dvasia yra ant manes; nes jis patepé mane skelbti gerqjq naujienq vargsams ir
atsiunté mane... skelbti islaisvinimq belaisviams, aklg regéjimq...

Ir jis pradéjo jiems sakyti: "Siandien iSsipildé Sitas Rastas, kurj jiis girdéjote" (Luko 4:18-
21).

Kitoje iStraukoje Jono Krikstytojo pasekeéjai ateina pas Jézy, norédami suZinoti, ar jis yra tas,
kuris pasirodys laiky pabaigoje, ar jie laukia kazko kito. Jézus jiems atsaké: "Eikite ir
pasakykite Jonui, kg girdite ir matote: aklieji gauna reg¢jima, o luosSieji vaiksto, raupsuotieji
apvalomi, o kurtieji girdi, mirusieji prikeliami, o vargSai skelbia evangelija. Ir palaimintas
tas, kuris manyje nejsizeidzia" (Mato 11:2-6). Sinoptinése evangelijose Jézus yra tas, kurio
ilgai laukta ir kuris skelbs karalystg.

Taciau tose paciose ankstyvosiose evangelijose Jézus ryZtingai atsisako daryti stebuklus, kad
irodyty netikintiesiems, kas jis yra. Mato evangelijoje Rasto aiSkintojai ir fariziejai sako
Jézui: "Mokytojau! mes noré¢tume matyti Zenklg 1S jusy" (Mato 12:38). Jie nori jrodymy, kad
jo valdzia ateina 1§ Dievo. UZuot i$pildegs jy praSyma, Jézus prasiverzia jnirtingu priekaistu:
"Nedora ir svetimaujanti karta ieSko zenklo; ir jam nebus duotas joks zenklas, i§skyrus
pranaSo Jonos Zenklg" (Mato 12:39). Ir toliau jis paaiskina: kaip Jona i$ esmés buvo mirgs
tris dienas ir tris naktis banginio pilve, taip ir "Zmogaus Stinus" bus "zemés Sirdyje" tris
dienas ir tris naktis.

Mes kalbame apie pranaso Jonos knyga 1§ hebrajy Biblijos, kurioje pasakojama, kaip Dievas
pasiunte prana$g Jong prisiekusiems Izraelio prieSams - asirams Nineves mieste, kad
pakviesty juos atgailauti. Jona atsisako ir plaukia kita kryptimi. Dievas kelia audrg jiiroje,
kurios metu laivas pradeda skesti; Suzinoje, kad to priezastis yra Jonos nepaklusnumas,
jureiviai iSmeta jj uz borto. Didziulé zuvis praryja Jona, bet po trijy dieny vemia jj j sausuma.
Kad ve¢l nesukelty pyk¢io 1§ virSaus, Jona eina ] Nineve, skelbia savo Zinig ir prozelizuoja
miesta.

Jézus palygina savo situacija su Jonos. Jis, Jézus, pamokslauja uzsispyrusiems, ir jie
neatgailauja. Taciau jis stebuklingai atsisako patvirtinti savo dieviSkus jgaliojimus.
Vienintelis jrodymas bus "Jonos Zenklas", kuris Mato evangelijos kontekste reiskia
prisikélimo Zenkla. Jézus bus mires tris dienas, o tada prisikels. Sio jvykio, o ne jo veiksmy
vykdant vie$gjg tarnyste, pakaks jtikinti Zmones, kad jis skelbia tiesa.

Matas iSreiSkia tokias paziiiras visoje savo Evangelijoje, ir jos padeda mums atskleisti vieno
1§ paslaptingiausiy jo epizody prasmg¢. Prie§ pradédamas savo viesgjg tarnyste, Jézus eina |
dykuma, kur jj gundo velnias (Mato 4:1-11). Matas mini tris konkrec¢ias pagundas, ta¢iau tik
dvi i$ jy turi akivaizdzig reikSme. Pirmajj, po keturiasdeSimties dieny pasninko, gundytojas
skatina Jézy akmenis paversti duonaliu. Jézus atsisako: jo stebuklai skirti ne jam paciam, o
kitiems Zmonéms. Trecig kartg velnias reikalauja jj garbinti, o0 mainais pazada taikos
karalystes. Pagunda akivaizdi — kas nenoréty valdyti pasaulio? Taciau jis turi ypatingg



atspalvi Matui, kuris Zino, kad Jézus vis tiek valdys pasaulj. Bet pirmiausia jis turés mirti ant
kryziaus. Siuo atveju pagunda slypi galimybéje iSvengti Kristaus kancios. Vélgi, Jeézus
atsisako: tik Dievas turi biiti garbinamas.

O kas yra antroji pagunda? Velnias pastato Jézy ant Zydy Sventyklos stogo ir skatina ji Sokti
Zzemyn: jet jis 18 tikryjy yra Dievo Siinus, angelai jj paims ir neS, neleisdami jam sumusti né
pirsto. Kas gali biiti pagunda Sokti 1§ deSimties aukSty pastato? Biitina suprasti, kur visa tai
vyksta: Jeruzaléje, judaizmo Sirdyje, Sventykloje, Dievo garbinimo Zidinyje, kur yra daug
zydy. Jézus yra gundomas Sokti Zemyn visy akivaizdoje, kad angelai ateity ir jj pasiimty.
Kitaip tariant, Jézui kyla pagunda pateikti Zmonéms stebuklingg irodyma, kad jis 1S tiesy yra
Dievo Siinus. Jézus kategoriskai atsisako: "Taip pat parasyta: 'Negundyk VieSpaties, savo

rn

Dievo'.

Mato evangelijoje Jézus nieko nedaro, kad jrodyty savo zodzius. Stai kodél §ioje
Evangelijoje jo stebuklai vadinami stebuklais, o ne Zenklais. Tai galios demonstravimas,
skirtas padéti tiems, kuriems reikia pagalbos, ir patvirtinti Dievo karalystés art¢jima.

O Evangelijoje pagal Jong? Jono zodziais jspudingi Jézaus veiksmai vadinami Zenklais, o ne
stebuklais. Jie patvirtina, kas yra Jézus, ir jtikina zmones juo tikéti. Vadindamas save
"gyvybés duona", Jézus padaro duonos Zenkla, kurio pakanka "daugybei Zzmoniy" pamaitinti
(Jono 6); skelbdamas, kad jis yra "pasaulio Sviesa", Jézus Siuos zodzius lydi zenklu: jis
1Sgydo akla gimusj vyra (Jono 9); Teigdamas, kad jis yra "prisikélimas ir gyvenimas", jis tai
irodo Zenklu ir prikelia Lozoriy 1§ numirusiy (Jono 11).

Stebina, kad Mato pasakojimas apie tai, kaip Jézus neigeé Zydy Rasto aiskintojams ir
fariziejams kitg Zenklg nei Jonos Zenklas, néra Jono evangelijoje. Bet kodé¢l taip yra? Jono
poziiiriu, Jézus duoda zenklus per savo tarnyste. Jonas taip pat praleidzia pasakojima apie
tris gundymus dykumoje. Vélgi, kodél? Nes jis tiki, kad Jézus jrodo, kas jis yra,
stebuklingais zenklais, o ne atmesdamas velnio pagundas; Tai yra Jo dieviskasis pasaukimas.

Jono Zenklai skirti sustiprinti tikéjimg Jézumi. Kaip pats Jézus sako dvariskiui, kuris praso
1Sgydyti savo stiny: "Nepatikésite, jei nematysite Zenkly ir stebukly" (Jono 4:48). Jézus
1Sgydo siiny, o jo tévas jgyja tikéjima (Jono 4:53). Tai reiskia, kad Evangelijos pagal Jong
autorius tikejo, kad visi Sie Zenklai patvirtina Jézaus asmenj ir veda Zmones ] tikéjima: "Jézus
padare daug dalyky savo mokiniy akivaizdoje ir kity stebukly, kuriy Sioje knygoje néra. Tai
jau paraSyta, kad tikétumeéte, jog Jézus yra Kristus, Dievo Stnus, ir kad tikédami turétuméte
gyvenima Jo vardu" (Jono 20:30-31). Nors Mato evangelijoje antgamtiniai Jézaus statuso
jrodymai yra labai riboti, Jono evangelijoje tai yra pagrindin¢ Jézaus stebukly priezastis.

KAI KURIE PAGRINDINIAI SKIRTUMAI TARP PAULIAUS RASTU IR
EVANGELININKU RASTU

ReikSmingy skirtumy tarp Naujojo Testamento autoriy teksty galima rasti ne tik keturiose
Evangelijose, bet ir daugelyje kity Naujojo Testamento knygy, pavyzdziui, apaStalo Pauliaus
raStuose.

Pauliaus tekstai buvo parasyti prie§ visas Evangelijas. Dauguma jo laiSky datuojami 1950-
aisiais ir yra mazdaug 10—15 mety anksc¢iau nei ankstyviausia Evangelija, Morkaus



Evangelija. Paulius ir visi evangelistai dirbo po Jézaus mirties, evangelijy autoriai ne tik
aprasé palikuonims visus "tikrus" Jézaus zodZius ir darbus. Jie pasakojo istorijas apie jo
zodzius ir darbus per savo teologiniy sampraty prizme, o tai ypac pastebima kai kuriose
vietose. Paulius taip pat rémési savo teologinémis paziiiromis. Tac¢iau daugelis Pauliaus
raStuose esanciy paziiiry nesutampa su Evangelijose ir Apastaly darby knygoje, kurig parase
Luko evangelijos autorius.

Paulius ir Matas apie 1§gelb¢jima ir [statyma

Svarbus Pauliaus mokymo aspektas yra klausimas, kaip galime ateiti pas Dieva. Bent jau nuo
Reformacijos laiky teologai teigé, kad tai yra klausimas, kuriam Paulius teiké nepaprastai
didele reik§me. Siandien dauguma Pauliaus mokslininky pripaZjsta, kad §is poZiiiris yra
pernelyg supaprastintas, ignoruojant didziajg dalj septyniy neabejotinai Pauliaus laisky,
pamineéty 2 skyriuje, potekstés. Néra abejoniy, kad Pauliui rip¢jo klausimas, kaip Zmonés,
tokie kaip tie, kurie yra pasirengg atsiversti, galéty uzmegzti tinkamg santykj su Dievu, ir
Paulius buvo jsitikings, kad tai gali jvykti tik tikint Jézaus mirtimi ir prisikélimu, o ne
paklusdami Zydy jstatymo jsakymams.

Sis mokymas priestarauja kitoms Naujojo Testamento paZitiroms, jskaitant tas, kurios
1Sdéstytos Mato evangelijoje. Ar Jézaus pasekejai turéty ir toliau laikytis Zydy jstatymy, jei
nori biiti 1§gelbéti? Atsakymas j §j klausima priklauso nuo to, j kurj autoriy kreipiames. Ar
tinkamas statusas ar iSteisinimas prie§ Dieva yra tiesiogiai susij¢s su tikéjimu Jézaus mirtimi
ir prisikelimu? Bent vienas svarbus Mato evangelijos epizodas Siuo klausimu skiriasi nuo
Pauliaus teksty.

Pauliaus poziiiris j "iSteisinimg"

"ISteisinimu" Paulius vadina tinkamg Zmogaus padét] pries Dieva. Pauliaus 1déjy apie
1Steisinimg daugiausia galima rasti jo laiSkuose galatams ir romiecCiams. Juose Paulius
Jvairiais biidais paaiskina, kaip Zmogus gali ateiti pas Dieva. Jo garsiausias ir neabejotinai
vyraujantis poziiiris (randamas ir kituose laiSkuose) yra tas, kad Zzmogus yra "i$teisinamas
tik¢jimu" Kristaus mirtimi ir prisikélimu, o ne Zydy jstatymo laikymusi.

Teologing nuteisinimo prasme pagal Pauliy galima suprasti bandant jsivaizduoti jo logika.
Norédami tai padaryti, turime pradéti nuo pradziy, kai Paulius dar nebuvo Jézaus pasekéjas,
bet zmogus, kuris tikéjimg Kristumi laiké Sventvagyste, kurig reikia uzgniauzti. LaiSkuose,
paraSytuose pra¢jus mazdaug dvideSimciai mety po Sio persekiojimo laikotarpio, Paulius
niekur nesako, kad i§ pradziy jis grieztai pasmerké krik§¢ioniy tikéjima, bet tai yra
1§sklaidyta jo laiSky tekstuose. Ji gal¢jo iZeisti Jézaus teiginys, kad jis yra Mesijas.

Pries tikédamas Jézumi, Paulius, kaip pamaldus Zydas, neabejotinai jsivaizdavo, koks
greiciausiai bus Mesijas. Iki krikS¢ionybés atsiradimo né vienas Zydas netikejo, kad Mesijas
kentés ir mirs. PrieSingai: kad ir kg apie ji galvoty Zydai, jie visi sutare, kad Mesijas bus
didybes ir galios jsikinijimas, galintis jgyvendinti Dievo plang Zzeméje. Zydai nesuvoke
Sventojo Rasto i§trauky, pasakojanéiy apie teisaus Dievo Zmogaus kanéias, kaip nuorody j
Mesija. Ir né vienoje 1S §1y iStrauky (Izaijo 53, 21 psalm¢) Mesijas neminimas.

Mesijas turi mégautis ypatinga Dievo malone ir biiti galingas bei galingas jo vietininkas
zemeje. O kas buvo Jézus? Mazai Zinomas keliaujantis pamokslininkas, kuris sulauzé
istatymus ir buvo nukryziuotas uz maisto kurstyma pries esamg tvarka. Daugumai pirmojo



amziaus zydy méginimas vadinti Jézy Mesiju geriausiu atveju bty atrodgs juokingas, o
blogiausiu — SventvagiSkas. Niekas negali buiti maziau panasus ] Mesijg ir atrodyti toks
juokingas kaip nukryziuotas nusikaltélis (zr. 1 KorintieCiams 1:23). Akivaizdu, kad Paulius
taip pat mané. Bet tada kazkas nutiko Pauliui. Véliau jis teigé, kad Jézus jam pasirodé po
mirties regéjime. Sis regéjimas jtikino Pauliy, kad Jézus visai nemiré. Bet kaip tai gali biiti?

Kaip ir dera apokaliptinio poziiirio Zydui prie§ tik€¢jimo Jézumi plitimg, Paulius buvo
jsitikines, kad "blogio amziaus" pabaiga bus pazyméta mirusiyjy prisikeélimu, kad Dievas,
sutriusSkings blogio jégas, prikels 1§ numirusiy visus zmones, kurie bus teisiami, teisieji gaus
amzing atpilda, o nusidéjéliai gaus amzing bausme. Jei Jézus néra mires, kg Paulius
"pazinojo", nes mateé jj gyva (tarkime, po mety ar dvejy), tuomet Dievas tur¢jo ji prikelti i$
numirusiy. Ir jei Dievas prikelé ji 1§ numirusiy, tai Jézus furéjo ypatingg Dievo
gailestingumag. Jis greiCiausiai yra Mesijas, tik ne taip, kaip zydai jj isivaizdavo anksciau, bet
kitaip.

Bet jei jis 18 tikryjy yra Dievo iSrinktasis, Mesijas, kode¢l jis miré? Nuo $io momento
pradésime diskutuoti su Pauliumi, pereidami logine granding nuo pabaigos iki pradZios, nuo
Jézaus prisikélimo iki jo mirties ir gyvenimo. Paulius samprotavo, kad Jézus neturéjo mirti
uz jokius nusiZzengimus, jei jis i8 tikryjy buvo Mesijas ir turéjo ypatingg Dievo malong. Jis
taip pat neturéjo moketi uz savo nuodémes. Tada uz ka? Akivaizdu, kad uz kity Zmoniy
nuodémes. Kaip ir aukojant Jeruzalés Sventykloje, Jézus buvo paaukotas uz kity Zmoniy
padarytas nuodémes.

Kodé¢l Dievui reikéjo, kad Jézus mirty uz kitus? Matyt, todél, kad Zmoniy auka yra
vienintelé, tinkama tokiai aukai. Zydy aukojimo taisyklés vargu ar buvo tinkamos sumokéti
uz nuodémes. Bet ar tai reisSkia, kad Dievas turi kitokj poziiirj ] Zzmoniy iSteisinimg pries ji?
Argi jis nevadino Zydy savo iSrinktgja tauta, ar nedavé jiems jstatymo, skiriancio juos nuo
kity tauty? Taip, Paulius samprotavo, kad taip ir buvo. Jstatymas ir pranaSai neabejotinai
nurodo Kristy kaip Dievo pasirinktg problemos su Zzmonémis sprendima.

Bet kokia §i problema su Zzmonémis? Atrodo, kad visi Zmones — ne tik kitatauciai, bet ir
zydai — sulauzé Dievo jstatymus ir jiems reikéjo idealios aukos savo nuodémeéms iSpirkti.
Kartu tai reiskia, kad visi, ne tik Zydai, bet ir pagonys, turi priimti Mesijo auka, kurj Dievas
pasiunte i8pirkti Zmoniy nuodémes. Ar Zmonés negali ateiti pas Dieva vien paklusdami jo
jstatymui? Akivaizdu, kad ne. PrieSingu atveju Mesijo egzekucija ant kryZiaus nebiity buvusi
reikalinga. NukryZziuotasis Jézus praliejo savo kraujg uz kitus ir aukojo apmokancigja auka
uz nuodémes. Tie, kurie tiki jo mirtimi (ir prisikélimu, kuris jrode¢, kad Jézaus mirtis buvo
Dievo plano dalis), ateis pas Dieva — bus iSteisinti. Tie, kurie netiki, negali buti pateisinami.

Visa tai reiSke, kad zZydy jstatymo laikymasis nebevaidino svarbaus vaidmens i§gelbéjimui.
Net zydai, kurie skrupulingai laikosi Sio jstatymo, negali buti iSteisinti Dievo akivaizdoje. O
kaip del pagoniy? Ar jie turéty tapti Zydais ir bandyti laikytis jstatymo tikédami Kristumi?
Pauliui atsakymas aiskus: jokiu bidu. Zmogaus pastangos laikytis jstatymo parodyty, kad jis
tiki, kad Dievo gailestingumas gali buti pelnytas kaip puikybés priezastis. Kas bando teisintis
laikydamasis jstatymo, nebus i§laisvintas 1§ nuodémés, todé¢l visos jo pastangos bus
bergzdzios.



Vienintelis buidas pateisinti save yra tikéti Jézaus mirtimi ir prisikelimu. Galatams 2:15
Paulius sako: "Mes jtikéjome Kristy Jézy, kad biitume iSteisinti tikéjimu Kristumi, o ne
Istatymo darbais; nes jstatymo darbais né vienas kiinas nebus iSteisintas."

Tai doktrina, kurig Paulius iSdésto Romieciams 1-3 ir Galatams 1-3. Jézaus pasekéjams
nereikia stengtis laikytis jstatymo, i$skyrus "myléti savo artimg kaip save patj" ir laikytis
tvirty moraliniy principy, kuriy Dievas vis dar tikisi 1§ savo tautos. Taciau laikytis visy
Jstatymo priesaky ir reikalavimy — atlikti apipjaustymo ritualg, valgyti koSerin] maista,
laikytis Sabo ir kity zydy Svenciy — néra bitina i§gelbéjimui, ir tas, kuris masto (ir elgiasi)
kitaip, rizikuoja prarasti savo i§gelbéjimg (Galatams 5:4).

Pauliaus ir Mato poziiiris j [statyma

Daznai susimgsciau, kas biity nutike, jei Paulius ir Matas biity buve uzdaryti tame paciame
kambaryje ir jspéti, kad jie nebus paleisti tol, kol nesusitars, kaip Jézaus pasekejai turéty
vertinti Zydy jstatymus.

Jei Matas, paraSes Evangelijg pra¢jus 25-30 mety po Pauliaus veikaly pasirodymo, biity
perskaites bent keleta Pauliaus laisSky, vargu ar jis biity jy jkvéptas, juo labiau laikyty juos
tkveptais. Matas turi kitokj poziiirj ] jstatyma nei Paulius. Matas tiki, kad Jézaus pasekéjai
privalo laikytis jstatymo. Tiesg sakant, jie privalo tai daryti dar uoliau nei dauguma religingy
zydy, Rasto aiskintojy ir fariziejy. Mato evangelijoje Jézus sako:

Nemanykite, kad at¢jau sulauzyti jstatymo ar pranaSy; AS at€jau ne sunaikinti, bet iSpildyti.
Nes 18 tiesy sakau jums: kol dangus ir zemée nepraeis, né€ vienas zodis nepraeis nuo jstatymo,
kol viskas neiSsipildys. Todél kiekvienas, kuris sulauzys vieng 1§ $iy maziausiy jsakymy ir
mokys zmones tai daryti, bus vadinamas maziausiu Dangaus karalystéje; bet kas darys ir
mokys, bus vadinamas didZiu Dangaus karalystéje. Nes sakau jums: jei jlisy teisumas
nepranoks Rasto aiskintojy ir fariziejy teisumo, jiis nejeisite ] dangaus karalyste (Mato 5:17-
20).

Paulius tikéjo, kad Jézaus pasekéjai, kurie stengési laikytis jstatymo, rizikuoja prarasti
1Sgelbéjima. Matas tikejo, kad Jézaus pasekeéjai, kurie nesilaiko jstatymo arba nepranoksta
religingiausiy zydy teisumo, niekada nebus i§gelbéti. Teologai ir komentatoriai daugel] mety
bandé suderinti Siuos du poziiirius, ir Sis troSkimas yra suprantamas, nes abu yra
kanoniniame Naujajame Testamente. Taciau kiekvienas, kuris skaito Evangelija pagal Mata,
o paskui ir galatams, niekada nejtars, kad buvo priezastis ar btidas suderinti Siuos du
posakius. Mato nuomone, biiti didziam karalyst¢je reiSkia laikytis visy isakymy iki
paskutiniyjy, o norint jzengti j karalyste reikia jy laikytis dar stropiau nei Rasto aiskintojai ir
fariziejai. Pauliui jzengti ] karalyste (kitaip tariant, biti iSteisintam) jmanoma tik per Jézaus
mirt] ir prisikeélimg; Pagonims grieZtai draudziama laikytis zydy istatymo (pvz., apipjaustyti).

Zinoma, Matas taip pat Zino apie Jézaus mirtj ir prisikélima. DidZiaja savo evangelijos dalj
jis paskyrée Sitiems jvykiams aprasyti. Ir jis taip pat tiki, kad negali biiti jokio iSganymo,
18skyrus Jézaus mirtj. Taciau iSgelbéjimas taip pat reikalauja laikytis Dievo jstatymo. Juk §j
istatymg duoda pats Dievas. Jei jis kartg pristaté jstatyma, vargu ar veliau persigalvos.

Vienoje Mato evangelijos iStraukoje nurodoma, kad iSgelbéjimas is tikryjy yra ne tik
tikejimo, bet ir veiksmo reikalas — §i id¢ja Pauliui yra visiskai svetima. Viename 1S Jézaus


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_22

istorijos epizody, aptinkamy tik Mato evangelijoje, kalbama apie teismo dieng, kuri ateis
laiky pabaigoje. Zmogaus Siinus ateis $lovéje su $ventais angelais, ir visos Zemés tautos bus
surinktos pries§ ji (Mato 25:31-45). Jis suskirstys juos 1 dvi grupes, "kaip piemuo atskiria avis
nuo oziy": jis pastatys avis desingje, ozius kair¢je. Tie, kurie yra desSinéje, bus paSaukti |
Dievo karalyste, "paruostg jums nuo pasaulio sukiirimo". Kode¢l visi Sie zmonés atsidurs
karalystéje?

"Nes a$ alkau, ir jus davéte man valgyti; AS buvau iStroskes, ir tu davei man gerti; AS buvau
svetimas, ir jiis mane priémeéte; AS buvau nuoga, ir tu mane aprengei; sirgo, ir tu mane
aplankei; AS buvau kaléjime, o tu atéjai pas mane."

Tagiau "avys" yra suglume. Jie neprisimena, kad bty susitike su Jézumi, Zmogaus Stinumi,
juo labiau visa tai dar¢ dél jo. Ir jis paaiSkina: "Kadangi jis tai padaréte vienam 1S Sity
maziausiyjy mano broliy, jus tai padaréte man." Kitaip tariant, tik tie, kurie riipinasi alkanais,
1Stroskusiais, nuogais, ligoniais ir jkalintais, paveldés Dievo karalystg.

"Oziai" eina "] amzingja ugnj, paruostg velniui ir jo angelams". Kodel? Skirtingai nuo "aviy",
jos nesiriipino Zmogaus Stinumi, kada jam to reikéjo. Jie taip pat suglume, nes neprisimena,
kad su juo susitiko. Bet jie pamaté kitus, kuriems reikia pagalbos, ir nusigrez¢ nuo jy:
"Kadangi nepadaréte to né vienam i$ Sity maziausiyjy, nepadaréte man." Matas uzbaigia
pasakojimg kategorisku teiginiu: "Ir jie iSeis ] amzingja bausme, o teisieji  amzingji
gyvenima." Tai paskutiniai Jézaus ZodZiai Zmonéms Evangelijoje pagal Matg.

Kaip Sie zodziai dera su Pauliaus tekstais? Su sunkumais. Paulius jsitikings, kad amZinasis
gyvenimas laukia ty, kurie tiki Jézaus mirtimi ir prisikélimu. Mato pasakojime apie avis ir
ozius 18gelbéjimas suteikiamas tam, kuris niekada net néra girdéjes apie Jézy. Jis skiriamas
tiems, kurie parodé¢ humanizma ir riipinosi savo artimu, kai jam jy ypac reikéjo. Tai visiSkai
kitoks pozitris  iSganyma[23].

Evangelijoje pagal Matg yra dar vienas nuostabus epizodas. Turtuolis ateina pas Jézy ir
klausia: "Gerasis Mokytojau! Jézus paaiskina: "Jei norite jZengti ] amZingjj gyvenima,
laikykites jsakymy." Paklaustas, kokie yra jsakymai, Jézus iSvardija kelis 1§ deSimties. Jo
pasnekovas atsako, kad jis jau visus juos jvykde, ko dar 1§ jo reikalaujama? Jézus pataria jam
atiduoti visg savo turtg, "ir tu turési lobj danguje" (zr. Mato 19:16-22). Tada Jézus sako:
"Ateik ir sek paskui mane" — ir atkreipkite démesj, kad pasaukimas sekti Jézumi ateina tik po
to, kai turtuolis atiduoda viska, ka turi, ir paveldéjo dangiskajj lobj.

Jei kas nors buty paklauses Pauliaus, kaip jis gal€jo igyti amZingjj gyvenima, ar jis biity
atsake: "Laikykités jsakymy"? Ne Paulius. [sakymai neturi nieko bendra su juo, skirtingai nei
Jézaus mirtis ir prisikélimas. Ar Paulius patarty pasnekovui atiduoti visg savo turtg ir
galiausiai gauti lobj danguje? Jokiu budu. Tik tik¢jimas Jézumi gali atneSti amZingjj
gyvenima.

Be abejo, Jézus kalbgjo apie i§gelbéjima prie§ mirtj, Paulius kalbéjo apie iSgelb¢jima po
mirties, 0 Mato evangelija buvo parasyta véliau nei Pauliaus rastai. Be to, Mato evangelijoje
Jézus kalba apie Paskutinj teisma, kuris akivaizdZiai ateis po jo mirties ir prisikélimo. Ir tai
yra problemos esme: jei Mato Jézus yra teisus, o istatymo laikymasis ir artimo meilé kaip


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_23

save gali atnesti iSgelbéjima, kaip Paulius gali biiti teisus, manydamas, kad visa tai neturi
nieko bendra su i§gelb&jimu?

DAR KELI SKIRTINGI POZIURIAI NAUJAJAME TESTAMENTE

Naujojo Testamento knygose yra kity reikSmingy ir nedideliy skirtumy. Pateikti pavyzdzius
ypac patogu, jei uzduodate tikslinius klausimus.

Kodél Jézus miré?

Jézaus mirtis uzima pagrinding vietg apastalo Pauliaus ir visy evangelininky rastuose.
Bet kodél Jezus miré? Ka jo mirtis turi bendro su i§gelb¢jimu? Atsakymai gali biiti skirtingi,
priklausomai nuo to, j kurj i§ autoriy kreipiamés.

Morkus vienareikSmisSkai teigia, kad Jézaus mirtis atnesé nuodémiy apmokéjima. Kaip pats
Jézus skelbia Morkaus: "Zmogaus Siinus atéjo ne tarnauti, bet tarnauti ir atiduoti savo
gyvybe kaip i8pirka uz daugelj" (Morkaus 10:45). Jézaus mirtis buvo iSpirka Zmonéms,
pad¢jo jiems atsiskaityti su Dievu, kuriam jie buvo skolingi d¢l savo nuodémiy; tai yra
atperkamoji auka.

Lukas panaudojo Morkaus Evangelijg kaip Saltinj, pridédamas, iSbraukdamas ir pakeisdamas
Morkaus zodzius, kaip jam atrodé tinkama. Ir kg jis padaré su $ia eilute? AS ji visiskai
iSbraukiau. Kod¢l Lukas taip su juo elgési? Todél, kad jis turéjo kitokj poziiir j Jézaus mirt;.

Siuo atzvilgiu stebina tai, kad Morkaus "liudijimas" apie Jézaus apmokéjima randamas iskart
po jo mirties, kai Sventyklos uzdanga perpléSiama per puse, o tai reiskia, kad po Jézaus
mirties Zmongs jgijo prieigg prie Dievo. Taciau Lukas apvercia jvykiy seka — uzdanga plysta
tol, kol Jézus dar gyvas. Daugelis mokslininky Siai detalei teikia didele reikSme: supléSytas
Sydas nebepabrézia atperkamosios Jézaus mirties prasmés, bet rodo, kad zydy Sventykla
buvo atvesta pries Dievo teismg. SupléSytas Sydas yra zenklas, kad Sventykla bus sunaikinta.

Taigi, kokios yra Jézaus mirties priezastys Luko knygoje? Sis klausimas isaiskintas
antrajame Luko veikale "ApaStaly darbai", kuriame apasStalas skelbia per Kristy gauta
1Sgelbéjima, kad atversty Zmones ] tik€¢jimg. N¢ viename 1§ §iy misionierisky pamoksly
nesakoma, kad Jézaus mirtis buvo apmokeéjimas. Vietoj to nuolat pabréZiama zmoniy, kurie
atstimé Dievo i8rinktgjj ir j] nuzudé, kalté. Nekalto zmogaus (Jézaus) mirtis turéty priversti
zmones atgailauti dé¢l savo nuodémiy ir kreiptis j} Dieva, kad atleisty (Zzr. Apastaly darby
2:36-38; 3:17-19). Lukas tiki, kad i§gelb¢jimo uzstatas yra ne apmokancioji auka, o
atleidimas, gautas po atgailos.

Bet ar atpirkimas ir atleidimas néra tas pats dalykas? VisiSkai ne. Tarkime, tu man skolingas
Simtg doleriy, bet negali jy grazinti. Yra du budai, kaip iSspresti problemg. Kazkas kitas
(draugas, brolis, tévai) gali sumokeéti Simtg doleriy vietoj jusy. Tai savotiskas iSpirkimas:
kazkas kitas prisiima atsakomybe uz jiisy skoly grazinimg. Bet vietoj to galiu tiesiog
pasakyti: "Viskas gerai, man nereikia pinigy". Tai yra atleidimas: niekas nieko nemoka,
Dievas tiesiog atleidzia skola.

Jézaus mirtis yra labai svarbi ir Morkui, ir Lukui. Ta¢iau Morkui jo mirtis yra atpirkimas, o
Lukui tai galimybé Zzmonéms suvokti, kad jie yra nuodémingi ir turéty prasyti Dievo



atleidimo. Todél Jézaus mirtis paaiSkinama visiSkai skirtingomis priezastimis - priklausomai
nuo to, kurj autoriy skaitote.

Kada Jézus tapo Dievo Siinumi, VieSpaciu ir Mesiju?

MisionieriSki atsivertimai Apastaly darbuose yra ne tik apie i§gelbéjima, bet ir apie drasius
pareiSkimus apie Kristy ir tai, kaip Dievas jj iSaukstins po mirties. Kreipdamasis ] biisimus
Pisidijos Antiochijos krik§cionis, Paulius kalba apie tai, kaip Dievas iSaukStina Jézy,
i$pildydamas Sventojo Rasto pranasyste:

Ir mes jums skelbiame, kad Dievas i$pilde tévams duota pazadg mums, jy vaikams,
prikeldamas Jézy 1§ numirusiy, kaip paraSyta antrojoje psalmeje: "Tu esi mano Stnus,
Siandien a$ tave pagimdziau" (Apd 13, 32-33).

Siame tekste Jézus prisikélimo diena tampa Dievo Stinumi. Bet kaip tai dera su ZodZiais,
kuriuos Lukas kartoja visur? Evangelijoje pagal Luka balsas taria tuos pacius zodzius: "Tu
esi mano Stinus, Siandien a$ tave pagimdziau" (Lk 3, 22) per Jézaus kriksta [25]. Bet dar
anksciau angelas Gabrielius prie$ Jézaus pradéjimg ir gimimg Marijai buvo paskelbes, kad
"Sventoji Dvasia nuZengs ant taves, ir Auk$&iausiojo galia tave apgaubs; todél ir gimes
Sventasis bus vadinamas Dievo Stinumi" (Luko 1:35). Siame pavyzdyje Jézus skelbiamas
Dievo Stinumi dél gimimo 1§ mergelés: jis fiziSkai yra Dievo stinus. Bet kaip visi trys
teiginiai gali priklausyti Lukui? Nesu tikras, ar juos galima suderinti; gali biti, kad Lukas 1§
skirtingy Saltiniy sémési jvairiy tradicijy, kurios Siuo klausimu skiriasi viena nuo kitos.

Ta pati problema iSkyla ir su kai kuriais kitais Luko teiginiais apie Jézy. Pavyzdziui,
pasakodamas Petro kalba Sekminiy dieng, Lukas kalba apie Jézaus mirtj ir tvirtina, kad
Dievas ji pakélé 1 dangy ir iSaukstino: "Tod¢l visi Izraelio namai tikrai Zinokite, kad Dievas
padaré Jézy, kurj jus nukryZiavote, Viespadiu ir Kristumi" (Apd 2, 36). Cia vélgi atrodo, kad
Jézus yra iSaukStintas prisikélimo metu, ir buitent tada Dievas j1 "padaré" VieSpaciu ir
Kristumi (Mesiju). O kaip de¢l Luko pasakojimo apie Jézaus gimima, kur angelas pareiskia
piemenims, kurie "naktj saugo savo kaimeng", kad "Siandien Dovydo mieste jums gime
Gelbétojas, kuris yra Vie$pats Kristus" (Luko 2:11). Siame pavyzdyje Jézus vadinamas
Mesiju (Kristumi) ir VieSpaciu gimimo metu. Kaip Jézus tapo ir Mesiju, ir VieSpaciu
skirtingais laikais? Matyt, mes vél susiduriame su vidiniu Luko kiiriniy neatitikimu, kuris
paaiskinamas apeliacija j skirtingus Saltinius.

Ar Dievas iS tiesy nepastebéjo stabmeldzZiy nezinojimo?

Jau matéme, kad ApaStaly darby knygoje yra neatitikimy ne tik su Evangelijomis, bet ir su
Siy pasakojimy herojaus Pauliaus darbais. Ypac nuostabus pavyzdys yra viename i$
nedaugelio Apastaly darby fragmenty, kuriame Paulius kreipiasi | savo pagoniy klausytojus
ir skelbia pamokslg Atény filosofams tarp Areopago (Apd 17, 22—-31). Paulius pradeda savo
pamoksla girdamas savo klausytojus uz ypatingg pamalduma, bet toliau sako, kad jie
pavojingai klysta manydami, kad Dieva galima garbinti garbinant stabus, nes Dievas
"negyvena Sventyklose, padarytose rankomis". Jis sukiiré pasaulj ir visa, kas jame yra,
btidamas dangaus ir Zemes Viespats. Taciau "palikdamas nezinojimo laikus, Dievas dabar
1sako visiems Zmonéms visur atgailauti". Tai yra pagrindin¢ kalbos eiluté. Pasak Pauliaus,
pagonys garbino pagoniskas dievybes 1S nezinojimo. Jie tiesiog nezinojo, kg dar daryti.


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_25

Dievas to nesureikSmina ir suteikia jiems galimybe atsigreZzti j tiesa, tikéti ja per Kristy,
prisikelusj 1§ numirusiy.

Si istrauka nuostabi tuo, kad pats Paulius viename i§ savo laisky kalba apie pagoniska
religijg ir vienareikSmiskai teigia, kad jis nemano, kad pagonys garbina stabus i§ nezinojimo
arba kad Dievas yra pasirenggs jiems atleisti, tikédamasis atgailos. Romie¢iams 1:18-32
Paulius nurodo prieSingai — "Dievo riistybe" liejasi ant pagoniy, nes jie sgmoningai ir
sagmoningai atmeté savo prigimtin] Dievo paZinimg. "Nes visa, kas gali biiti Zinoma apie
Dieva, jiems apsireiske, nes Dievas jiems apsireiSke" (Romie¢iams 1:19). Jie vykde
religinius planus ne i$ nezinojimo, bet visiskai suvokdami tiesg: "Bet kaip jie, pazindami
Dieva, neslovino Jo kaip Dievo ir nepadékojo... negendancio Dievo Slové buvo paversta
atvaizdu, pana$iu | gendant] Zmogy, paukscius, keturkojus padarus ir Sliauzianc¢ius daiktus."

Argi Dievas nesureikSmino §ios nuodémes? PrieSingai: "Taigi jie neatsakomi" — tai yra,
jiems néra jokiy pasiteisinimy. Ir Dievas juos baudzia ne tik tam tikru neapibréZtu momentu
ateityje, bet ir dabartyje, padarydamas juos vis labiau iStvirkusius, nuodémingus ir amoralius
arba netrukdydamas jiems tokiais tapti.

Taigi turime du prieStaringus liudijimus apie Pauliaus poziiir j stabmeldyste ir pagonis. Ar
jie garbina stabus i§ nezinojimo? "Paulius" Apastaly darbuose atsako teigiamai, Paulius savo
laiSkuose neigiamai. Ar Dievas nepaiso jy darby? Pagal Apastaly darbus, taip, pagal Pauliy,
ne. Ar pagonys atsakingi uz savo stabmeldyste? Pagal ApasStaly darbus, ne, pasak Pauliaus,
taip. Ar Siuo metu Dievo riistybé ir teismas nukreipti 1 juos? Apastaly darbuose — ne, Pauliuje
— taip.

Mokslininkai daznai bando rasti biida, kaip suderinti $ias prieSingas nuomones. Dazniausiai
jie teigia, kad kadangi Paulius Apastaly darbuose kalba tiesiogiai stabmeldziams, norédamas
juos atversti ] krik§¢ionybe, jis nepasakoja jiems, kaip jis 18 tikryjy jauciasi apie juos, kad jy
nejzeisty. Atvirai kalbant, man visada buvo sunku patikéti. Tai reiksty, kad Paulius buvo
pasirenges meluoti dél naujy atsivertusiyjy, nuslépti, jo manymu, Dievo poziiir] i jy religing
veikla. Daug galima pasakyti apie Pauliy, bet manau, kad jis néra veidmainis ar apgavikas.
Tikrasis Paulius verciau pradéty kalbéti apie pragaro kancias, kad atvesty savo klausytojus 1
prota, kad jie suprasty savo klaidas; taktiSkumas yra dar vienas bruoZas, retai priskiriamas
istoriniam Pauliui. ApaStaly darby Paulius atrodo labai skiriasi nuo tikrojo, bent jau kalbant
apie esminj dieviskojo atsako j stabmeldyste klausima.

Kas yra Romos valstybé — gério ar blogio jéga?

Galiausiai uzduosiu klausimg apie rimtus poziiiriy skirtumus, kurie kélé nerimg daugeliui
senoves krikScioniy: koks turéty biiti tinkamas krik§¢ionio pozitris  valstybe? Autoriai | §j
klausimg atsako skirtingai, kartais jy atsakymai skiriasi. Apastalo Pauliaus paziiiros yra
viename spektro gale:

Tegul kiekviena siela yra pavaldi aukStesniems autoritetams; nes néra jokios valdzios,
iSskyrus Dieva, bet esami autoritetai yra jsteigti i§ Dievo. Todé¢l tas, kuris prieSinasi valdziai,
prieSinasi Dievo jsakymui... nes valdovas yra Dievo tarnas, tavo labui (Romiec¢iams 13:1-2,
4).



Visa valdzia yra 1§ Dievo, jis jtvirtino valdzig bendram gériui, niekas neturéty jai prieSintis,
kitaip jis prieSinsis Dievui.

ApreiSkime yra diametraliai prieSingy poziuriy, kur valdantieji vadinami nuodémingais,
pavaldis blogio jégoms; galy gale jy laukia Dievo riistybé ir bausmeé. Tokie "valdantieji
autoritetai" yra Antikristas ir jo pakalikai. Cia Romos miestas vadinamas "didZiaja
paleistuve" ir "paleistuviy ir Zemés bjaurasties motina", "girta Sventyjy krauju ir Jézaus
liudytojy krauju". Bet kod¢l jprasta manyti, kad "Babilono paleistuve" Apreiskimo 17
skyriuje reiSkia Romos valdzia, kurig Paulius taip gyré? Nes angelas mums aiSkina
"DidZiosios Babilono" vizijos prasme. Zvéris, ant kurio ji sédi, turi septynias galvas,
simbolizuojancias "septynis kalnus, ant kuriy sédi moteris"; ji pati "yra didelis miestas,
vieSpataujantis ZemiSkiems karaliams" (Apr 17, 18). Apie kokj didj miestg ant septyniy
kalny galétume kalbéti pirmajame amZiuje? Zinoma, apie Roma, pastatyta "ant septyniy
kalvy".

ApreiSkimo knygoje Roma néra geranoriska institucija, dirbanti bendrajam gériui, ir néra
Dievo tarnas, paskirtas savo tautos gerovei, kaip Pauliaus. ApreiSkimo knygoje Roma yra
baisi, beverte, Sventvagiska, visiSkai amorali, slegianti ir Ziauri valdzia, paskirta ne Dievo,
bet jo prieSy. Taciau ateis diena, kai Dievas sutriuskins Romos valstybe, kad jkurty savo
gério karalyste ir nu§luoty "Babilono paleistuve" nuo Zemés pavirSiaus.

ISVADA

Beveik 25 metus déstau apie Naujajj Testamentg universitetuose, daugiausia Rutgerse ir
Siaurés Karolinos universitete Chapel Hill. Tuo tarpu maéiau, kad sunkiausia priversti
mokinius suvokti, kad istorinis-kritinis metodas reikalauja, kad kiekvienam Biblijos autoriui
biity suteikta galimybe¢ kalbéti, nes daugeliu atvejy kai kurie autoriai turi kg pasakyti tam
tikru klausimu, apie kurj kiti nutyli. Kartais skirtumai yra akcentavimo iSdéstyme, kitais
atvejais - autoriy pasakojimo ar loginiy konstrukcijy skirtumai, tac¢iau kartais Sie skirtumai
yra tokie dideli, kad turi jtakos ne tik teksto detaléms, bet ir rimtiems autoriy svarstomiems
klausimams.

Siame skyriuje pabandZiau aptarti keleta reik§mingy "rimty" skirtumy: Kas buvo Jézus?
Kaip jis atéjo j §j pasaulj? Ko jis moké? Kodé¢l jis daré stebuklus? Kaip jis jautési dél savo
mirties? Kodél jis turéjo mirti? Kaip Zmonés jgijo teise stoti prie§ Dieva? Ka pats Dievas
mano apie "klaidingas religijas"? Kaip krik§¢ionys turéty elgtis su valdzia? Bet kokiu atveju
tai yra svarbiis, esminiai klausimai. Naujojo Testamento rasytojai | juos atsako skirtingai.

Bet kas buvo Sie autoriai, jei jie taip daznai ir tokiais esminiais klausimais nesutardavo
tarpusavyje? Sig temg aptarsime veliau savo istoriSkai-kritiSkai studijuodami Naujojo
Testamento Rastus, keldami klausima, kas 18 tikryjy paras¢ Biblija.

4. KAS PARASE BIBLIJA?

Studentai, pirmg kartg lankantys Biblijos studijy kursus koledZe, daznai nustemba suzinoje,
kad neZinome daugumos Naujojo Testamento knygy autoriy. Kaip tai gali biiti? O kaip su
autoriy vardais, kuriuos esame jprat¢ vadinti Biblijos knygomis — Mato, Morkaus, Luko,
Jono evangelijo, Pauliaus laisky, pirmojo ir antrojo Petro laiSky, trijy Jono laisky? Kaip



neteisingi vardai gali biti siejami su Biblijos knygomis? Argi tai néra Dievo Zodis prie§
mus? Jei kas nors para$¢ knygg ir pasira$e¢ kaip Paulius, puikiai zinodamas, kad jis nebuvo
Paulius, ar tai néra melas? Bet kaip melas gali biiti Sventajame Raste?

Kai jstojau | seminarijg, buvau visiskai pasirenges atremti liberaliy Biblijos tyrinétojy
1Spuolius prie§ mano tike¢jima, jei jie nuspresty man primesti tokig erezijg. Biidamas
konservatyviy sluoksniy studentas, zinojau, kad panaSios paziiiros vyrauja tokiose
institucijose kaip Prinstono teologijos seminarija. Bet kg gali suprasti Sie Zmonés, apgailétina
saujelé liberaly?

Taciau netrukus mane sukrété tai, kad triksta jrodymy, patvirtinanciy tradicing Biblijos
teksty autoryste, kurig visada laikiau savaime suprantamu dalyku, ir daugybé jrodymy, kad
misy mintys apie Biblijos knygy autoryste buvo klaidingos. PaaiSk¢jo, kad liberalai tikrai
turi kg pasakyti ir kg pagristi savo Zodzius, kad jy argumentai néra tik pavojingas bandymas
svajoti. Kai kurios knygos, pavyzdZiui, Evangelijos, buvo anoniminiai kiiriniai, tik véliau
priskirti autoriams, kurie galbiit jy neparaS¢ (apastalams, apaStaly draugams). Kity Biblijos
knygy autoriai sgmoningai pasiraSydavo savo vardus netikrais vardais.

Siame skyriuje noréciau paaiskinti, kokius jrodymus turime.
Kas parasé Evangelijas?

Nors tai néra klausimas, kurj kunigai paprastai aptarinéja su savo parapijieciais, per pastaraji
Simtmet] dauguma Biblijos tyrinétojy padaré iSvada, kad daugelis Naujojo Testamento knygy
buvo paraSytos ne ty Zzmoniy, su kuriais Sios knygos yra susijusios. Jei tai tiesa, kas juos
parase?

IZanginé pastaba: Evangelijos kaip liudininky pasakojimai

Kaip ka tik matéme, kanoninése evangelijose gausu nereikSmingy ir reikSmingy skirtumy.
Kodél keturios evangelijos taip skiriasi viena nuo kitos? Sios knygos vadinamos Evangelija
pagal Mata, Morkaus evangelija, Luko evangelija ir Jono evangelija, nes tradiciskai
manoma, kad jas para$¢ apastalas Matas, buves muitininkas arba muitininkas; Jonas,
"Mylimas mokinys", minimas Ketvirtojoje Evangelijoje; Morkus, apasStalo Petro padé¢jéjas;
Lukas, kuris lydéjo Pauliy jo kelionése. Sios tradicijos sickia mazdaug $imtmetj po knygu
paraSymo.

Bet jei Mato ir Jono evangelijas paras¢ Jézaus Zemiskieji mokiniai, kodél Sios knygos
skiriasi visais atzvilgiais? Kodél juose yra tiek daug prieStaravimy? Kodél jy autoriy idéjos
apie tai, kas buvo Jézus, 1§ esmés skiriasi? Mato evangelijoje Jézus pasirodo po nekaltosios
mergelés prasidéjimo ar gimimo; Jone Jézus yra Dievo ZodZio jsikiinijimas, kurj Dievas
turéjo laiky pradzioje ir per kurj buvo sukurtas visas pasaulis. Matas nemini, kad Jézus yra
Dievas; tai pabréZiama Jone. Mato evangelijoje Jézus pamokslauja apie ateinanc¢ig Dievo
karalyste ir beveik niekada nekalba apie save (ir savo dieviSkgja prigimtj); Jono evangelijoje
Jézus moko beveik iSimtinai apie save, ypac apie savo dieviSkumg. Mato evangelijoje Jézus
atsisako daryti stebuklus, kad jrodyty savo sugebéjimus; Jono knygoje §is patvirtinimas yra
praktiskai vienintel¢ jo stebukly prieZastis.



Ar tikrai du zemiSki Jézaus pasekéjai taip skirtingai suprato, kas jis yra? Labai tikétina. Du
George'o W. Busho administracijos nariai gali turéti radikaliai skirtingas id¢jas apie ji (bet
abejoju, ar kas nors jam priskiria dieviSkumg). Tai veda prie svarbaus metodologinio dalyko,
kurj noriu pabrézti prie§ aptardamas Evangelijy autorystés jrodymus.

Kodél galiausiai pasklido jsitikinimas, kad Sias knygas paraS¢ apastalai ir jy bendrazygiai? IS
dalies knygos buvo priskirtos liudininkams ir liudininky bendraZygiams, siekiant nuraminti
skaitytojus. Liudytojai gal¢jo biiti patikimi, kad jie tikrai zinoty, kas vyksta su Jézumi.
Taciau tais atvejais, kai reikalingas istoriskai tikslus aprasymas, liudytojais nereikéty
pasitiketi. Senovéje jie nebuvo patikimi ir dabar to nenusipelno. Jei liudininkai niekada
nebiity i8kraipe detaliy, mums nebiity reikéje teismy. Norint suzinoti, kaip buvo jvykdytas
tas ar kitas nusikaltimas, mums pakakty paklausti vieno i$ liudininky. Taciau 18§ tikryjy
daugelis liudytojy yra apklausiami teismo proceso metu, nes jy parodymai skiriasi. Jei du
liudytojai teisme biity dave tokius skirtingus parodymus kaip Matas ir Jonas, galima
isivaizduoti, kaip sunku biity buve nustatyti tiesa.

Taip pat biitina atsizvelgti | tai, kad visas Evangelijas para$¢ nezinomi autoriai, ir né vienas
1§ jy neteige esgs liudytojas. Tam tikri pavadinimai siejami su Evangelijomis (pvz.,
"Evangelija pagal Matg"), taciau Siuos pavadinimus knygoms suteiké daug véliau,
redaktoriai ir kopijuotojai, suteikdami skaitytojams supratima, kas, jy manymu, yra
konkretaus kiirinio autorius. Tai, kad Siuolaikiniai Evangelijy pavadinimai néra originalds,
patvirtina nedidelis apmastymas. Evangelijos pagal Mata autorius savo knygos "Sventoji
Evangelija pagal Mata" nevadino "Evangelija pagal Mata". Zmongs, kurie davé jam §j
pavadinimg, bandé paaiskinti, kas, jy manymu, ji parasé. Vargu ar patys autoriai biity parase
"Sventyajg Evangelijg 18 tokio ir to" savo knygose.

Be to, Evangelija pagal Matg paraSyta tik tre¢iuoju asmeniu apie tai, kg padaré "jie" — Jézus
ir apastalai, bet niekada — "mes", t. y. Jézus ir mes, visi kiti. Net kai §i Evangelija kalba apie
nan

Mato pasaukima, kuriam lemta tapti apaStalu, kalbama apie "j1", o ne apie "mane".
Perskaitykite Mato 9:9. Niekas Siame tekste nerodo, kad autorius raso apie save.

Jono atvejis yra dar akivaizdesnis. Sios Evangelijos pabaigoje autorius mini "Mylimajj
mokinj": "Sis mokinys taip pat liudija apie tai ir tai uzrasé; ir mes zinome, kad jo liudijimas
yra tikras" (Jono 21:24). Atkreipkite démesj, kaip autorius skiria savo informacijos Saltinj,
"liudijant; mokinj", ir save: "Mes Zinome, kad jo liudijimas yra teisingas". "Jis" ir "mes": §is
autorius néra studentas. Jis teigia gaves tam tikrg informacijg i§ minéto mokinio.

Kalbant apie dvi likusias evangelijas, Morkus vadinamas ne mokiniu, ne apastalu, bet Petro
pagalbininku, o Lukas vadinamas Pauliaus, kuris taip pat nebuvo mokinys ar apastalas,
pagalbininku. Ir net jei jie biity apastalai, Sis faktas negarantuoty jy pasakojimy objektyvumo
ir autentiSkumo. Bet 1S tikryjy tarp evangelijy autoriy nebuvo liudininky, ir n¢ vienas 1S jy
neapsimeta tokiu.

KAS TADA PARASE SIAS KNYGAS?

Evangelijy rasSytojai



Pirmiausia uzduokime sau paprastg klausima: kg zinome apie Jézaus pasekéjus?
Ankstyviausia ir patikimiausia informacija apie juos yra paimta i§ paciy Evangelijy, taip pat
1§ Apastaly darby knygos. Kitose Naujojo Testamento knygose, pavyzdziui, Pauliaus
laiSkuose, dvylika apasStaly minimi tik pro $alj, ir Sios nuorodos paprastai patvirtina tai, kg
galima perskaityti 1§ paciy Evangelijy. Viskas, kg turime, be Naujojo Testamento, yra
tradicijos, kurios susiformavo po daugelio deSim¢iy ir Simty mety, pavyzdziui, garsieji Jono
darbai, pasakojantys apie stebuklingus Jono misionieriskus darbus po prisikeélimo. Né vienas
istorikas nelaiko Sio Saltinio patikimu[27].

IS Evangelijy Zinome, kad Jézaus apastalai, kaip ir jis pats, buvo neturtingi valstieciai 1§
Galil¢jos kaimo. Dazniausiai jie — Simonas, Petras, Andriejus, Jokiibas, Jonas — buvo
samdomi kasdieniam darbui (pavyzdziui, Zvejybai); Matas vadinamas muitininku, taciau
neaisSku, koks buvo jo rangas — jis vykdé bendrg vadovavimg ir buvo tiesiogiai pavaldus
valdziai, uzsiimanciai mokesciy surinkimu, arba, greiciausiai, tiesiog atéjo pasibelsti |
skolininky duris, iSmuSdamas 1S jy pinigus. Pastaruoju atveju jam nereikéjo turéti
1§silavinimo.

Ta patj galima pasakyti ir apie likusius. Turime Siek tiek informacijos apie neturtingy
valstieCiy gyvenimag Palestinos kaimuose pirmajame misy eros amziuje. Akivaizdu, kad
Zzmong¢s, kurie gyveno tokj gyvenima, beveik neabejotinai buvo nerastingi. Pats Jézus yra
reta 1$imtis, nes jis mokéjo skaityti (Luko 4:16-20), taciau néra jokiy jrodymuy, kad jis taip
pat galéjo rasyti. Senoveje tai buvo du visiskai skirtingi jgiidziai, daugelis Zzmoniy, kurie
mokeéjo skaityti, nebuvo mokomi rasyti.

Kiek zmoniy moke¢jo skaityti? NeraStingumas buvo placiai paplites visoje Romos imperijoje.
Geriausiu metu daugiausiai 10% gyventojy gali biti laikomi mazdaug rastingais. Sie 10%
priklausé laisvalaikio klaséms - jie buvo turtingi zmonés, turéjo laiko ir pinigy mokslui
(vergai ir tarnai buvo mokomi skaityti, kad véliau galéty tarnauti savo Seimininkams
jvairiose veiklos srityse). Visi kiti dirbo nuo mazens ir negaléjo sau leisti jgyti iSsilavinimo:
netur¢jo nei laiko, nei pinigy[28].

Evangelijose ar Apastaly darbuose néra uzuominy, kurias Jézaus pasekéjai galéty skaityti,
juo labiau rasyti. PrieSingai, Apastaly darbuose Petras ir Jonas vadinami "nerastingais
zmonemis" (Apd 4, 13), o tai senoveje reiSke nerastinguma. Bidami Zydai 1§ Galiléjos,
Jézaus pasekéjai, kaip ir jis, kalb€jo araméjy kalba. Jie gyveno Salyje, todél beveik nemokéjo
graiky kalbos, o jei mokgjo, tai tik primityviausia forma, nes visg laikg praleido kity
neraStingy valstieCiy, kalbanc¢iy arameéjiskai, kompanijoje ir band¢ kazkaip gauti maisto.

Trumpai tariant, kas buvo Jézaus mokiniai, apasStalai? Vargsai, nerastingi, aram¢jy kalba
kalbantys valstieciai 1§ Galiléjos.

O kas buvo Evangelijy autoriai? Nors tikrieji jy vardai nezinomi, i$ jy parasSyty knygy galima
padaryti tam tikras iSvadas. Tuo paciu metu jy skirtumai nuo Jézaus mokiniy yra 1§ karto
matomi. Evangelijy autoriai buvo labai i$silaving, graikiskai kalbantys krik§¢ionys, kurie
tikriausiai gyveno uz Palestinos riby.

Jy 18silavinimas ir graiky kalbos Zinios yra akivaizdzios. Nors kartais yra mokslininky, kurie
mano, kad Evangelijos 1S pradziy galéjo biiti paraSytos aramejy kalba, didZioji dauguma


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_28
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_27

Biblijos tyrinétojy dabar yra jsitiking, kad visos Evangelijos buvo paraSytos graiky kalba, ir
yra pasirenge pateikti daug lingvistiniy argumenty. Kaip jau minéta, geriausiu atveju tik 10%
Romos imperijos gyventojy mokeéjo skaityti, dar maziau sugeb¢jo paraSyti istisus sakinius,
dar maziau sugeb¢jo kurti primityvius tekstus ir tik nedaugelis galéjo atlikti didelj ir rimtg
literatiirinj darba, reikalingg tokiems kiiriniams kaip Evangelijos sukurti. Zinoma,
Evangelijos jokiu biidu néra auksc¢iausios kokybés ir tobulos knygos, pasirodziusios
imperijoje, toli grazu ne pacios geriausios. Nepaisant to, tai yra nuoseklus tekstai, parasSyti
patyrusiy ir 1§silavinusiy autoriy, kurie Zino, kaip konstruoti pasakojima ir sumaniai atlieka
savo literatiirines uzduotis.

Kad ir kokie bty Sie autoriai, jie buvo nepaprastai talentingi vélesniy karty krik§c¢ionys.
Mokslininkai ir toliau diskutuoja, kur Sie autoriai gyveno ir dirbo, taciau, sprendziant 1§
prasto Palestinos geografijos ir Zydy paprociy supratimo, jie dirbo kitur imperijoje,
tikriausiai dideliuose miestuose, kur galéjo jgyti tinkama iSsilavinima ir palaikyti rySius su
gana didele krik§¢ioniy bendruomene.

Sie autoriai néra vargsai, nerastingi, araméjy kalba kalbantys valstiediai i§ Galil¢jos. Bet ar
negalima manyti, kad, pavyzdziui, Jonas parasé savo Evangelija bidamas senas? Kad
jaunysteje jis buvo neraStingas dienos darbininkas ir mokéjo tik araméjy kalba, nuo truputj
paauges zvejojo, iSmoko meétyti tinklus, o senatvéje parase Evangelija?

Manau, kad taip galéjo biiti. Tai reiksty, kad po Jézaus prisikeélimo Jonas nusprendé imtis
studijy ir iSmokti skaityti bei rasyti. Jis iSmoko skaityti, Siek tiek rasyti ir iSmoko graiky
kalbg taip gerai, kad puikiai mokéjo ja kalbéti. Ar tai tikétina? Galbtt vargu. Po Jézaus
prisikelimo jo pasekejai, tarp jy ir Jonas, tur¢jo daug kity riipesciy. Jie tik¢jo, kad pirmas
dalykas, kurj jie turi padaryti, yra atversti visg pasaulj | savo tikéjimg ir jkurti baznycia.

Papijaus liudijimas

Nepaisant jrodymy, kad n¢ vienas 1§ Jézaus mokiniy neparas¢ Evangelijy, turime susidurti su
ankstyvgja bazny¢ios tradicija, kuri teigia prieSingai. Kaip reikéty elgtis su tokiais
liudijimais?

Ankstyviausias Sios tradicijos Saltinis, ankstyvyjy krik$¢ioniy rasytojas ir

apastaliskasis tévas Papias 1§ Hierapolio, tur¢jo tik du Saltinius: Morkaus Evangelijg ir Mato
evangelijg. Papias yra paslaptinga figiira, penkiy tomy kiirinio "VieSpaties posakiy
aiSkinimas" (arba "VieSpaties posakiy ekspozicija") autorius. Mokslininkai patikimai datuoja
ja 110-140 m. po Kr., pra¢jus 40—70 mety po pirmosios Evangelijos paraSymo. Papijaus
darbai neisliko: vélesni baznytiniai autoritetai jo paziiiras laiké odioziSkomis arba
nepakankamai apgalvotomis, tod¢l jos beveik nebuvo nukopijuotos palikuonims. Visos
zinios, kurias turime apie Papijaus knygas, yra gautos 1§ citaty, rasty vélesniy baznytiniy
raSytojy rastuose.

Nepaisant to, Papias daZznai minimas kaip vertingas informacijos Saltinis ankstyvosios
krikscioniskosios tradicijos atradimui, 1§ dalies dél to, kad jis paprastai paaiSkindavo, kaip jis
gavo tam tikrg informacija. Kai kuriose islikusiose citatose i§ Komentary jis teigia, kad jis
asmeniSkai apklause krikScionis, kuriuos vadino "vyresniaisiais", suzinojo, kad jie pazjsta


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_32
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_31
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_30
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_29

kai kuriuos apastalus, ir tada perdavé 1§ jy gautg informacija. Taigi, skaitydami Papija,
gauname informacijg 1§ Zmoniy, kurie pazinojo apastaly pagalbininkus.

Daznai cituojamoje Papijaus iStraukoje, kurig i§saugojo Eusebijus Cezarietis, $i informacija
apraSoma trecia ar ketvirta ranka, kurioje Morkus ir Matas jvardijami kaip Evangelijy
autoriai.

Stai kg saké vyresnysis: "Morkus buvo vertéjas? zodziu?] Petras; jis uzrasé tiksliai viska, ka
prisiminé 18 to, kg VieSpats saké ir padaré, bet ne tvarkingai, nes jis pats negirdéjo VieSpaties
ir nevaiks¢iojo su Juo. Véliau jis lydéjo Petra, kuris moke taip, kaip reikalavo aplinkybés, ir
neketino sudélioti Kristaus Zodziy. Morkus né kiek nenusidéjo, viska uzraSydamas taip, kaip
prisiming; jis tik riipinosi, kad nieko nepraleisty ir neteisingai neperduoty."

Tada jis raso apie Mata:

"Matas uzraS¢ Jézaus kalbas hebrajy kalba, iSversdamas jas kuo geriau" (Eusebius
Pamphilus, Ecclesiastical History, 3.39).

Ar tai reiSkia, kad Matas 1S tikryjy para$¢é Evangelija pagal Matg, o Morkus parase
Evangelija pagal Morky?

Bandant jvertinti istoring Papijaus liudijimo verte, kyla labai rimty sunkumy. Pradékime nuo
Matthew. Pirma, skirtingai nei Morkus, mes nezinome, i$ kokio Saltinio Papias gavo
informacija apie Mata, ir net neZinome, ar jis tur¢jo kokj nors Saltinj. Ar tai buvo treciyjy
ranky informacija? IS ketvirtojo? Penkta? PavyzdZiui, jei Papias ras¢ 120—130 m., tai reiskia,
kad tai jvyko praéjus 40—50 mety po neZinomo autoriaus parasytos Evangelijos pagal Mata
pasirodymo. ParaSyta neZinomo autoriaus, Evangelija tuo metu jau egzistavo deSimtmecius.
Ar tradicija, apie kurig kalba Papias, galé€jo 1Ssivystyti Siuo laikotarpiu?

Siuo atzvilgiu reikia pazyméti, kad dvi patikimos informacijos, kurias mums pateikia Papijas
1§ Mato Evangelijos, nenurodo "miisy" Mato. Miisy Evangelija pagal Matg néra tik Jézaus
posakiy rinkinys, ir ji tikriausiai buvo paraSyta graiky, o ne hebrajy kalba. Papias tiesiog
neteisingai suprato §ig informacija? O gal jis kalba apie kokig nors kitg Mato paraSyta knyga,
pavyzdziui, Jézaus ZodZiy rinkini, kuris neisliko iki Siy dieny?

Jei Papias kaip Saltinis yra nepatikimas apie Matg, ar jis gali biiti patikimas apie Morky?
Siame pavyzdyje jis nurodo, kad mums pateikiama informacija i tre¢ios ar ketvirtos rankos.
Velgi, vienas 18 jo iSsakyty dalyky yra akivaizdziai klaidingas: Papijas teigia, kad vienas 1§
dviejy pagrindiniy Morkaus tiksly buvo papasakoti viska, ka jis girdéjo i§ Petro apie Jézy.
Taciau S§is teiginys tiesiog negali biiti teisingas. Garsiai perskaityti visg Morkaus Evangelija
uztrunka mazdaug dvi valandas. Petras praleido daug ménesiy ir mety su Jézumi, o Morkus
klausési Petro pasakojimy apie Jézy dieng ir naktj. Ar visko, kg jis girdéjo, uzteko tik dviem
valandoms skaityti?

Bet kokiu atveju "Papias" néra informacijos, kuria galétume pasitikéti. Siuo atzvilgiu reikia

pazymeti, kad mokslininkai atmeté beveik visg kitg informacijg iS Papijaus, rastg iSlikusiose
nuorodose j jo darbus. Panagrinékime kitg ketvirtos rankos informacijos pavyzdj:


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_33

Lygiai taip pat vyresnieji, mate VieSpaties mokinj Jona, sake, kad 1S jo gird¢jo, kaip VieSpats
moke apie tuos laikus, ir saké: "Ateis dienos, kai augs vynmedziai, ir ant kiekvieno
vynmedzio bus deSimt tiikstan¢iy vynmedziy, ant kiekvieno vynmedZzio 10 tiikstanciy Saky,
ant kiekvienos Sakos 10 tiikstanciy Sakeliy, ant kiekvienos Sakelés 10 tukstanciy kuty, ant
kiekvienos santvaros 10 tiikstanc¢iy uogy, ir kiekviena iSspausta uoga duos dvideSimt penkis
metrus vyno. Ir kai vienas 1§ Sventyjy paima teptuka, kitas (teptukas) Saukia: "AS esu
geriausias Sepetys, imk mane; laimink VieSpat] per mane" (Eusebius, Ecclesiastical History,
3.39.1)[35].

Niekas nemano, kad Jezus 1S tikryjy taip pasakée. Arba kad Jonas, Jézaus mokinys, priskyre
tokius zodZius Jézui. Ar vyresnieji, kurie pazinojo Jona, tikrai tai sake? [36]

Jei teologai linke atmesti beveik kiekvieng antrg Papijaus teiginj, kodél jie kartais kreipiasi |
jo liudijima, kad patvirtinty ankstyvajg tradicija, siejancig Matg su viena i§ misy evangelijy,
o Morky su kita? Kodeél Sie mokslininkai pasitiki kai kuriais, bet ne visais Papijaus ZodZiais?
Itariu, kad taip yra todél, kad jiems reikia patvirtinti savo paziiiras ("Matas paras¢ Mato
evangelijg"), ir jie pasirenka pasitikéti Papias, kai jo paziiiros sutampa su jy, ir netiki juo, jei
tokiy sutapimy néra.

Apibendrinant §j pavirSutiniSkg kreipimasi j Papija, manau, galime daryti prielaida, kad jis
perdavé tai, ka girdéjo, ir priskyré zodzius zmonéms, kurie pazinojo kitus zmones, i§ kuriy
girdéjo tam tikrus teiginius. Bet tais atvejais, kai ji galima patikrinti, paaiskéeja, kad jis
klaidingas. Ar juo galima pasitikeéti tais atvejais, kuriy negalima patikrinti? Jei turite drauga,
kuris visada klysta dél patekimo ] jums paZjstamas vietas, ar patikésite juo, jei jis jums
pasakys, kaip patekti j vieta, kurios nepazjstate?

Niekur nesakoma, kad Papijas mini Lukg ar Jong. Nezinau kodél. Ta¢iau esmé yra tokia: mes
turime bet kokias svarbias, patikimas (pvz., kad autorius i$ tikryjy raso apie miisy Matg ir
Morky) nuorodas | miisy keturiy Evangelijy autorius iki antrojo amziaus pabaigos, t. y.
beveik Simtmetj po to, kai Sios nezinomy autoriy knygos pasirodé apyvartoje.

Ireniejaus ir Kkity liudijimai

Pirmasis neabejotinas miisy keturiy Evangelijy pamingjimas yra Baznyc¢ios tévo Ireniejaus 18
Liono rastuose. Penkiy tomy veikale atakuodamas krik$¢ioniy erezijas, jis iSvardija keturias
baznycios evangelijas: Mata, Morky, Luka ir Jong. Nenuostabu, kad tuo metu, kai Ireniejus
ra$e (180 m. e. m.), BaZnycios tévai nor¢jo suzinoti, kas yra $iy anoniminiy rasty autorius.
Kaip pamatysime kitame skyriuje, ankstyvosiose baznycCios bendruomenése cirkuliavo daug
kity evangelijy, kuriy dauguma buvo priskiriamos Jézaus mokiniams, tokiems kaip Petras,
Tomas ir Pilypas. Kaip buvo galima nustatyti, kuria 1§ Evangelijy reikia tikéti taip, kaip
paraS¢ apastalas? Klausimas atrodé subtilus, nes beveik visose "kitose" evangelijose buvo
teologiniy 1déjy, kurias Ireniejus ir kiti panasis ] jj vadino eretiSkomis. Kaip galime suzZinoti
tikruosius Jézaus mokymus? Tik 1§ Evangelijy, kurias 18§ tikryjy parasé jo pasekéjai ar artimi
Siy pasekéjy bendrazygiai.

Taciau evangelijos, placiai pripazintos autoritetingy Saltiniy sluoksniuose, kuriems priklausé
Ireniejus, 1S pradZiy buvo anoniminés. Siy teksty patvirtinimo problemos sprendimas buvo
akivaizdus: jie turéjo buti priskirti tikriems ir nepajudinamiems autoritetams. DeSimtmecius


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_36
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_35

buvo tikima, kad Matas parasé¢ Evangelija, tod¢l atsitiko taip, kad ji buvo pripazinta pirmaja
ir pateko j kanong. Morkus buvo laikomas Petro pagalbininku, o miisy antroji evangelija
siejama su juo, kad jame yra Petro pasakojimas apie Jézaus gyvenima. Treciosios
Evangelijos autorius paras¢ dvi knygas, 1§ kuriy antrojoje — Apastaly darby — herojumi
pasirinko Pauliy. Baznyc¢ios vadovai teige, kad knyga turéjo paraSyti Pauliaus padé¢jéjas,
todel priskyre ja Lukui. Galiausiai, ketvirtoji evangelija, aiskiai nurodanti, kad ji nebuvo
paraSyta liudininko, vis délto buvo priskirta vienam 18 jy, Jonui, vienam 1§ artimiausiy Jézaus
mokiniy (1§ tikryjy jis niekada neminimas vardu ketvirtojoje evangelijoje).

Tikrajam autoriui nebuvo priskirta n¢ viena evangelija. Né vienos evangelijos nebuvo
paraSyta Jézaus pasekéjy, kurie buvo neturtingi, araméjy kalba kalbantys Galil¢ja, o ne gerai
i$silavine, graikiskai kalbantys vélesniy karty kriks¢ionys.

Taigi turime atsakyma j paskutinj klausima: kode¢l Evangelijos taip skiriasi viena nuo kitos.
Jézaus bendrazygiai ar bendrazygiai Siy evangelijy nerase. Po deSimtmeciy juos sukiire
zmongs, kurie nepazinojo Jézaus, gyveno kitoje Salyje ar kitose Salyse ir kalb¢jo kita kalba.
Evangelijos skiriasi 1§ dalies tuo, kad jy raSytojai nepaZinojo vienas kito ir naudojosi
skirtingais informacijos Saltiniais (nors Mato ir Luko evangelijy autoriai rémési Morkaus
evangelijy tekstu), be to, pakeité pasakojima, kad atitikty jy idéjas apie Jézy.

Tai, kad Evangelijjos i$ tikryjy nebuvo parasSytos apastaly, neisskiria jy i$ kity Naujojo
Testamento knygy. PrieSingai, jie yra gana tipiSki. Dauguma Naujojo Testamento knygy yra
pasiraSytos zmoniy, kurie néra jy autoriai, vardais. Tai buvo gerai Zinoma mokslininkams
didZigja pra¢jusio amziaus dalj ir buvo nuolat diskutuojama didziosiose seminarijose ir
kitose teologinése mokymo jstaigose visoje Salyje. Todél 81 informacija yra gerai Zinoma

.....

Ar Naujajame Testamente yra suklastoty tekstu?

I8 27 Naujojo Testamento knygy tik astuonios beveik neabejotinai buvo parasytos autoriy,
kuriy vardus jos pavadintos: septyni neabejotini Pauliaus laiSkai (Romieciams, 1 ir 2
Korintie¢iams, Galatams, FilipieCiams, 1 Tesalonikie¢iams ir Filemonas) ir Jono
Apreiskimas (nors tiksliai nezinome, kas buvo §is Jonas).

Likusios 19 knygy priklauso trims grupéms:

* Neteisingai priskirti darbai. Kaip matéme, Evangelijos grei¢iausiai priskiriamos
neteisingai. ApasStalas Jonas neparas¢ Evangelijos pagal Jong, Matas neparas¢ Evangelijos
pagal Matg. Kiti anoniminiai kiiriniai buvo neteisingai priskirti kai kuriems garsiems
autoriams. Hebrajams Paulius nejvardijamas kaip autorius, ir beveik neabejotinai jis nebuvo
para$ytas Pauliaus. Nepaisant to, §is laiskas ilgainiui tapo Sventojo Rasto kanono dalimi (Zr.
7 skyriy), nes Baznycios tévai tik¢jo, kad Paulius yra jo autorius.

* To paties pavadinimo autoriy darbai. Mes kalbame apie kiirinius, parasSytus autoriy, kurie
buvo kity, garsesniy asmenybiy vardai. PavyzdZiui, Jokiibo laiSka tikriausiai paras¢ Zmogus,
vardu Jokiibas, bet nezinoma, kuris. Sis pavadinimas yra nejtikétinai daznas. Vélesni
Baznydios tévai jtrauké ia knyga j Sventojo Rasto kanona, nes paskelbé, kad jos autorius
Jokiibas yra Jézaus brolis, taip pat Jokiibas. Pacioje knygoje apie tai neuZsimenama.


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_38
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_37

* Pseudepigrafiniai darbai. Kai kurios Naujojo Testamento knygos buvo pasirasytos vardais
zmoniy, kurie i§ tikryjy juy neparagé. Mokslininkai apie tai Zinojo daugiau nei §imtmetj. Sis
reiSkinys buvo vadinamas "klaidingu priskyrimu" arba pseudepigrafija (pazodziui, "tekstas,
pasirasytas kazkieno vardu"). Mokslininkai §j terming vartoja gana placiai, norédami iSvengti
neigiamy konotacijy, susijusiy su zodziais "netikras" ar "netikras". Tac¢iau nepriklausomai
nuo terminologijos, Biblijos tyrinétojai jau seniai zino, kad Naujajame Testamente yra
knygy, kuriy autoriai sgmoningai apsimetin¢jo Zmonémis, kuriais jie nebuvo.

Pseudepigrafija senovés pasaulyje

Tam tikra informacija apie tikrg ir klaidingg autoryst¢ senovés pasaulyje padés mums
suprasti §ig situacijg.

Apibrézimai

Pirmiausia apibréZkime terminologija. Terminas "pseudepigrafija" gali reiksti bet kokj
teksta, pasirasytg netikru vardu. Tokiu atveju galimas ir klaidingas priskyrimas, ir autoriy
noras perduoti savo tekstg kaip kazkieno kito.

Yra dviejy tipy klaidingai priskirti tekstai. Tai neZinomy autoriy knygos, kurias véliau
skaitytojai, redaktoriai ar rastininkai klaidingai priskiria kai kurioms garsioms asmenybéms,
taip pat garsiy asmenybiy parasytos knygos. Senoves pasaulyje dauguma Zmoniy neturéjo
pavardziy, tod¢l vardas Jonas galéjo priklausyti bet kuriam i§ Simty ir tiikstan¢iy zmoniy. Jei
autorius, vardu Jonas, paras¢ knyga, o vélesnése kartose kazkas teige, kad Sis Jonas 18 tikryjy
buvo Jonas, Zabediejaus stinus (kaip teigeé kai kurie ApreiSkimo knygos skaitytojai), tai
galéjo biiti klaidingas priskyrimas dél vardy panasumo.

Taip pat yra dviejy tipy tekstai, paraSyti slapyvardziais arba "netikrais vardais". Pseudonimas
yra fiktyvus arba jprastas vardas. Kai Samuelis Clemensas para$¢ "Huckleberry Finn
nuotykius" ir pasiras¢ Marko Twaino vardu, jis neketino nieko klaidinti, jis tiesiog nusprendeé
iSleisti savo knyga literatiiriniu slapyvardziu. Senoveés pasaulyje tokiy slapyvardziy Zinoma
labai nedaug, ta¢iau jy taip pat buvo rasta. Graiky istorikas Ksenofonas paskelbé savo garsyji
darba "Anabasis" slapyvardziu "Themistogenes". Taciau antikos epochoje daznai
susiduriame su kitokio pobiidzio slapyvardziais, kai autorius pasiima kito, gerai Zinomo
asmens varda, kad skaitytojai nuspresty, kad tekstg parasé §i i8kili asmenybé. Toks
slapyvardziy naudojimas yra literatiirinis klastojimas arba falsifikavimas.

Klastojimo paplitimas senovés pasaulyje

Literatiiros klastojimas buvo paplites senoves pasaulyje. Apie tai Zinome 1§ daugybés paciy
senoves autoriy teiginiy. Diskusijy apie klastotes galima rasti garsiausiy nuo antikos laiky
autoriy darbuose, jskaitant tokius graiky ir romény autorius kaip Herodotas, Ciceronas,
Kvintilianas, Martialis, Suetonijus, Galenas, Plutarchas, Filostratas ir Diogenas Laercijus.
Tarp krikS¢ioniy tokioms diskusijoms vadovavo tokios Zinomos asmenybes kaip Ireniejus,
Tertulianas, Origenas, Euzebijus, Jeronimas, Rufinas ir Augustinas.

Kartais Naujojo Testamento tyrinétojai teigia, kad klastotés senovés pasaulyje buvo tokios
paplitusios, kad niekas 1 jas rimtai nezilir¢jo: apgaule paprastai buvo lengva atskleisti, todel
niekas negal¢jo biiti apgautas. Pastaruosius dvejus metus tyrinéjau senovinius argumentus


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_40
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_39

apie klastotes ir prié¢jau prie iSvados, kad tokj argumentg galéjo pateikti tik Zmonés, kurie
neskaité senoves Saltiniy.

Senovés Saltiniuose | klastotes zitirima rimtai. Beveik visur jie smerkiami, daznai
griezCiausiais zodZiais. Kiek platus buvo Sis pasmerkimas? Kad ir kaip keistai tai atrodyty,
klastojimo praktika kartais smerkiama net dokumentuose, kurie yra klastojimo pavyzdziai.
Be to, teiginiai apie tai, kad nejmanoma nieko apgauti, yra visiSkai klaidingi: Zmonés nuolat
tapo klastojimo aukomis. Stai kodél klastotés egzistavo — apgauti Zmones.

Man nereikia i$§samiai apraSyti senoviniy argumenty apie klastotes: Siai problemai buvo
skirta daug darby, bet, deja, iSsamiausi i§ jy buvo iSleisti vokieciy kalba. Kaip pavyzdi
pateiksiu tik vieng ypac iliustratyvy atveji.

IT amzZiuje Romoje gyveno garsus gydytojas ir darby autorius Galenas. Jis pasakoja, kaip
karta, eidamas Romos gatvémis, praéjo pro knygyna. Ir girdéjau, kaip du pirkéjai gincijosi
del parduodamos knygos ir pasirasé vardu... Pats Galenas! Vienas pirkejas teige, kad jj 18
tiesy paraS¢ Galenas, o kitas ne maZiau arSiai prieStaravo, kad taip negali biiti, nes tikrasis
Galenas turéjo visiskai kitokj raymo stiliy. Zinoma, §i scena pamalonino Galena, juolab kad
jis 18 tikryjy neparas$e tos knygos. Tuo pat metu jj neramino pats faktas, kad kazkas bandé
parduoti knygas, pasirasytas jo, Galeno, vardu. GrijZzgs namo, Galenas parasé trumpg esé
pavadinimu "Kaip atpaZinti Galeno knygas", kuri atéjo iki misy.

Klastojimas buvo placiai praktikuojamas, skirtas apgauti Zmones ir daznai pasirodé
veiksmingas.

Tai, kad tai nebuvo visuotinai pripazintas metodas, liudija senovés autoriy terminologija.
Dazniausiai graiky kalba klastojimas buvo vadinamas "pseudo” - "melas" ir "noton" -
"niekSas". Antrasis Zodis graiky kalba turi tokig pacig Siurksc¢ig ir nepadorig konotacijg kaip
ir angly kalba (bastard). DaZnai terminas "gnesion" tarnavo kaip opozicija, kuri reiSke kazka
tikro ar teiséto.

Klastojimo priezastys

Remiantis daugybe senovés Saltiniy, galima daryti iSvada, kad literatiiros klastoté buvo
naudojama siekiant suklaidinti skaitytojus, itikinti, kad knyga parasé bet kas, bet ne tikrasis
jos autorius. Bet kas paskatino autorius imtis tokiy veiksmy? Kodé¢l jie negaléjo tiesiog
pasirasyti savo vardais?

Pagoniu, Zydy ir krikSc¢ioniy raSytojai turéjo daug priezasciy griebtis literatiiros
klastojimo. Cia yra deSimt is ju.

1. Pelnas. Dvi didZiausios senovés pasaulio bibliotekos buvo jsikiirusios Aleksandrijos ir
Pergamo miestuose. Senovéje knygos bibliotekoms buvo perkamos visiskai kitaip nei dabar.
Kadangi knygos buvo kopijuojamos ranka, gal¢jo biiti skirtingy tos pacios knygos
egzemplioriy, kartais gerokai skirtingy vienas nuo kito. Todél zinomos bibliotekos mieliau
1sigijo ne velesnius knygos egzempliorius, kuriuose buvo galima rasti klaidy, o originalus.
Pasak Galeno, tai paskatino iniciatyvius zmones imtis klasikiniy kiiriniy "originaly"
gamybos ir siysti juos ] Aleksandrijos ir Pergamo bibliotekas. Kadangi bibliotekos
tvarkytojai buvo pasirenge gerai sumokéti uz filosofo Aristotelio originalius traktatus, jo


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_41

traktaty "originalai" pradéjo daugintis stulbinanc¢iu grei¢iu. Kiek zinau, savanaudisSki motyvai
netur¢jo jokios jtakos ankstyvosios krik§€ionybés literatiirai, nes ji pradéjo biiti paklausi tik
daug véliau.

2. Kova su priesu. Kartais literatirine¢ klastot¢ buvo naudojama siekiant pateikti asmeninj
priesa neiSvaizdzioje Sviesoje. Graiky filosofijos istorikas Diogenas Laertius raso, kad tam
tikras filosofas, vardu Diotomas, padar¢ klastote, paskelbdamas penkiasdeSimt nepadoriy
laiSky, pasiraSyty savo prisiekusio prieSo, filosofo Epikiiro, vardu. Jie akivaizdziai nedavé
naudos Epikiiro reputacijai. Kartais susimagstau, ar taip galima paaiskinti gerai Zinomas
klastotes ankstyvosios krik§¢ioniskosios literatiiros srityje. IV amziaus eretiky persekiotojas
Epifanijus mini perskaityta knyga, kuria tariamai naudojosi itin amoraliy krik§¢ioniy eretiky
sekta — tebionitai. Sioje knygoje "Marijos klausimai" tariamai buvo keistas pasakojimas apie
Jézy ir Marijg Magdaliete, kuriame Jézus nuveda Marijg ant auksto kalno, iStraukia moterj 18
Sono jos akivaizdoje (kaip Dievas sukiir¢ Ievg 1§ Adomo Sonkaulio) ir lytiSkai santykiauja su
ja. TaCiau dar nepasiekes kulminacijos, jis pasitraukia, surenka s¢klg j savo delng ir suvalgo,
aiSkindamas Marijai: "Stai ka turime daryti, kad gyventume". Marija, kuri yra visiskai
suprantama, i§ karto praranda samone (Epifanijus, "Panarius”, 26 knyga). Si laukiné istorija
niekur kitur neminima, i§skyrus Epifanijy, kuris yra Zinomas dél savo polinkio sugalvoti
detaliy apie eretiky gyvenimg. Ne kartg susimasc€iau, ar jis viso to neiSrado, o paskui perdave
kaip vienos i§ tebionity knygy turinj. Jei taip, tada jis padaré klastote ir, priskirdamas Marijai
1Sgalvotg Tebiono knyga, padaré savo eretiSkus prieSininkus labai blogoje §viesoje.

3. Kova su konkreciu poZiiriu. Jei esu teisus del Epifanijaus ir Marijos klausimy, tai jj i8
dalies motyvavo noras prieSintis tebionity erezijai, kurig jis laiké Zalinga. PanaSig motyvacija
galima rasti tiriant daugelj kity klastojimo atvejy kriks¢ioniskoje literattiroje. Be Pirmojo ir
Antrojo laisky korintieiams, Naujajame Testamente yra ir Treciasis laiSkas korintie¢iams,
kuris jame néra [43]. Si knyga neabejotinai buvo parasyta antrame amziuje, nes ji smerkia
tam tikras to meto eretiSkas pazitiras, kuriy Salininkai tikéjo, kad Jézus nebuvo zmogus 18
kiino ir kraujo ir kad jo pasekéjai 18 tikryjy nebus prikelti kiine. Pasak Sio laiSko autoriaus, jie
bus atgaivinti, kaip jis kategoriskai teigia, vadindamas save apaStalu Pauliumi. Bandymas
prieSintis klaidingam mokymui klaidingu vardu gali atrodyti keistas, bet vis délto jis buvo
padarytas. Ankstyvosios krik§¢ionybés tradicijoje yra daug tokiy klastociy.

4. Savo tradicijy, kurios laikomos Dievo jkvéptomis, apsauga. "Sibilés orakulai" yra
senoves kiiriniy kolekcijos pavadinimas. Sibilé yra senovés pagoniy pranase, bendraujanti su
graiky dievu Apolonu. Taciau orakulai, kurie atéjo iki miisy, daugiausia buvo parasyti zZydy.
Juose pranasas, kuris tikriausiai gyveno gerokai anksciau nei jos iSpranaSauti jvykiai,
pasakoja apie tolesng istorijos raidg — ir visada pasirodo esgs teisus, nes originalus autorius
gyveno po apraSyty jvykiy — ir taip pat patvirtina svarbiy Zydy tikéjimy ir paprociy vertg.
Nenorédami likti nuoSalyje, vélesniy laiky krikScionys kai kuriuos i$ $iy orakuly papildé
interpoliacijomis apie Kristaus atéjima, kad dabar pagonis pranasas tiksliai nuspéja Mesijo
atéjimg. Kas gali biiti jtikinamesnis dieviSkosios religijos tiesos jrodymas uz pranasystes,
kurias tariamai iStaré Dievo jkvéptas tos religijos prieSininkas?

5. Kuklumas. Naujojo Testamento Biblijos tyrinétojai paprastai sutinka, kad kai kurios
mastymo mokyklos galéjo paraSyti traktatus vietoj savo mokytojy ir, demonstruodami
nuolankumg ir nuolankuma, pasiras¢ Siuos traktatus mokytojy vardais, manydami, kad jy
mintys téra jy posakiy plétra. Tai visy pirma taikoma pitagorieciams, didZiojo graiky filosofo


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_42
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_44
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_43

Pitagoro mokyklos atstovams. Taciau kyla nemazai diskusijy, kod¢l pitagorieciai pasirasé
Pitagoro vardu: mazai tikétina, kad juos motyvavo kuklumas, ir tai neminima jy rastuose,
skirtingai nei kiiriniuose, paraSytuose po Simtmeciy. Galbiit pitagorieciy veiksmai
paaiskinami kitaip.

6. SusiZavéjimas autoritetu. Lygiai taip pat vieno senoves autoriaus norg pasirasyti savo
kiirinius kazkieno vardu galima suvokti kaip meilés ir susizaveéjimo Zenklg. Tai itin reta
situacija, kai klastojimo autorius buvo suciuptas uz akiy. Tai papasakojo treciojo amziaus
baznycios tévas Tertulianas, kuris pranesa, kad gerai Zinomus pasakojimus apie Pauliy ir jo
mokine Tekla, kurie buvo pavyzdys per viduramzius, i$ tikryjy parasé baznycios vadovas 1§
Mazosios Azijos, kuris dél to buvo demaskuotas ir nustumtas. Gindamasis apgavikas sake,
kad §j veikalg paraSé "i$ meilés Pauliui" [46]. K3 jis turé¢jo omenyje, neaisku, bet galbiit jo
atsidavimas Pauliui paskatino jj parasyti istorijg ir pasirasyti Pauliaus varda, kad iSdéstyty
svarbiausius apastalo mokymus ir pazitras. I$ tikryjy iSlikusiuose Pauliaus ir Teklos
Apastaly darbuose esantys mokymai ir paziiiros nesutampa su Pauliaus mokymais: be kita
ko, 18 Sio pasakojimo suzinome, kad Paulius tariamai skelbé amzingjj gyvenimg ne tiems,
kurie tiki Jézaus mirtimi ir prisikélimu (kaip tai dare tikrasis Paulius), bet tiems, kurie seka
Jézumi seksualinio susilaikymo keliu, net jei jie yra susituoke.

7. Noras suZinoti, ar galite iSsisukti nuo apgaulés. Senoveje buvo sukciy, kurie savo darbus
pasiradydavo kity zmoniy vardais, kad tik pamatyty, ar gali ka nors apgauti. Sis reigkinys
vadinamas "apgaule". Garsiausig mistifikacijos pavyzdj papasakojo Diogenas Laercijus:
Dionisijus nusprendé apgauti savo prisiekusj priesg Heraklidg 1§ Ponto ir pasirasé savo pjese
garsiojo tragedijos Sofoklio vardu. Heraklidas jsimyléjo $j masalg ir laiké savo tragedija
tikra. Tada Dionisijus atskleide apgaulg, bet Heraklidas atsisake juo patikéti. Tada Dionisijus
pabreze: jei paimsite keliy teksto eiluciy pirmasias raides ir uzraSysite jas kaip vieng zodj
(akrostika), gausite Dionisijaus mylimojo vardg. Heraklidas prieStaravo, kad tai tik
sutapimas, kol Dionisijus tekste jam parodé dar dvi akrostikas, i$ kuriy viena buvo tokia:
"Senoms bezdzionéms spasty néra. "Yra ir ant jy: duokite jiems laiko, ir jie bus sugauti", o
kitas: "Heraklidas nemoka skaityti ir raSyti, ir nesigédija savo nezinojimo" [47]. NeZinau
jokiy akivaizdziy mistifikacijos atvejy tarp ankstyvyjy krikS¢ioniy autoriy.

8. Tradicijos papildymas. Ypac ankstyvoje krikS¢ionyb¢je daznai pasitaiko pavyzdziy, kai
"autoritetingi" tekstai buvo kuriami siekiant uzpildyti jsivaizduojamas ar realias tradicijos
spragas. Pavyzdziui, Kolosie¢iams 4:16 (Paulius?) raSytojas pataria skaitytojams perskaityti
ir laiSka, iSsiystg krikS¢ionims Laodikéjos mieste. Taciau mes neturime originalaus Pauliaus
laiSko Laodikéjos baznyciai. Todél nenuostabu, kad antrame amziuje atsirado pora tokiy
laiSky, suklastoty ir pasiraSyty Pauliaus vardu, siekiant uzpildyti spraga . Kitas pavyzdys:
visuotinai zinoma, kad Naujojo Testamento evangelijose mazai apraSoma ankstyvoji Jézaus
gyvenimas. Tai suglumino pirmuosius kriks$¢ionis, ir antrame amziuje vienas po kito pradéjo
pasirodyti vienas pasakojimas apie Jézaus vaikyste. Garsiausias i8 jy priskiriamas tam tikram
Tomui, kurio vardas reiSkia "dvynys". Tai gali biiti nuoroda i Sirijos krikS¢ioniy tradicija,
pagal kurig Jézaus brolis Judas i$ tikryjy buvo jo dvynys "Judas Tomas". Bet kokiu atveju,
tai jspiidingas pasakojimas apie jaunojo Jézaus nuotykius, prasidéjusius nuo penkeriy mety.


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_49
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_47
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_46
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_45

9. Kova su kitomis klastotémis. Vienas 1§ maziausiai iStirty ankstyvyjy krik$¢ioniy klastociy
reiSkiniy yra suklastoty teksty, skirty neutralizuoti kituose suklastotuose dokumentuose
1Sdéstytas pozicijas, kiirimas. IV amzZiaus pradZzioje, pasak baznycios istoriko Euzebijaus
Cezar¢jo, pasirodé antikrik§¢ioniSka pagoniska klastoté, vadinama Piloto darbais (taip pat
zinoma kaip Apastaly darbai arba Piloto uzrasai). Atrodo, kad jie nagrin¢jo Jézaus teismg ir
egzekucija i§ romény perspektyvos ir jrodé, kad Jézus gavo tai, ko nusipelné. Sis
dokumentas buvo placiai Zinomas: Romos imperatorius Maksiminas Daia (Daza) iSleido
dekreta, kad §1 dokumentg turéty priversti skaityti mokiniai mokyklose (Eusebijus,
"Baznycios istorija", 9.5). Taciau netrukus pasirodé krikS¢ioniskas to paties pavadinimo
tekstas. Jame Pilotas su visa uZuojauta elgiasi su Jézumi ir nuoSirdziai reikalauja, kad visi
kaltinimai jam biity panaikinti. Matyt, krik§¢ioniSkoji versija buvo paraSyta prieSingai
pagoniskajai versijai. Krik§¢ioniy "kovos su klastojimu" reiSkinys, matyt, buvo labai placiai
paplites. IV amzZiuje pasirodé dokumentas pavadinimu "ApastaliSkosios konstitucijos", kurj
tariamai parasé dvylika apaStaly po Jézaus mirties, nors tuo metu, kai jis pasirode, apastalai
jau buvo mire tris Simtus mety. Tarp daugelio pastebimy Sios knygos bruozy yra raginimas
krik§¢ionims neskaityti knygy, kurios yra perduotos kaip parasSytos apastaly (ApastaliSkosios
konstitucijos, 6.16). Sis paraginimas yra panasus net ir Naujajame Testamente: 2
TesalonikieCiams raSytojas praSo skaitytojy nesigedinti laiSko, kuris, atrodo, buvo parasytas
Pauliaus (kitaip tariant, suklastotas ir pasirasytas Pauliaus vardu; 2 TesalonikieCiams 2:2).
Taciau, kaip pamatysime netrukus, yra rimta prieZastis manyti, kad pati 2 Tes¢ nurodo
Pauliaus tariamai paraSytas pseudepigrafines knygas.

10. Autoriteto suteikimas savo paZiiiroms. Manau, kad $i priezastis yra biidingiausia
ankstyvyjy krikscioniy klastotéms. Pirmaisiais baznycCios amziais daugelis krik§¢ioniy laikési
Jvairiy pazitry, kuriy dauguma buvo pripazintos erezija. Taciau visi Sie krik§¢ionys teige
pritariantys Jézaus ir jo mokiniy nuomonei. Kaip jrodyti, kad skelbiate apastaliSkas pazitiras,
pavyzdziui, norédami jtikinti potencialius atsivertusiuosius? Paprasciausias biidas yra
parasSyti knyga, perduoti j3 kaip vieno 1S apaStaly darbg ir iSleisti j apyvartg. Kiekviena
pirmyjy kriks¢ioniy grupé tur¢jo prieigg prie apastaly tariamai paraSyty darby. Dauguma Siy
darby buvo netikri.

ANKSTYVOSIOS KRIKSCIONYBES KLASTOTES

Neéra jokios pagristos priezasties abejoti, kad daugelis ankstyvyjy krik$¢ioniy literatiiros
Saltiniy buvo melagingi. Pavyzdziui, be Naujojo Testamento, Zinome daugybe¢ evangelijy,
tariamai (bet ne 18 tikryjy) parasyty garsiy ankstyvosios krik§c¢ionybés veikejy: Petro, Pilypo,
Tomo, Jokiibo, Jézaus brolio, Nikodemo ir daugelio kity; kartu su Naujojo Testamento
Apastaly darbais yra jvairiy apastaly darby, pavyzdZiui, Jono, Pauliaus ir Teklos; yra laiSky,
pavyzdziui, laiSkas laodikéjieciams, treciasis laiSkas korintieCiams, Pauliaus susirasin¢jimas
su romeny filosofu Seneka, laiSkas, tariamai i8siystas Jokiibui ir kuriame yra Petro kalbos
prie§ Pauliy; yra nemazai apokalipsiy, tokiy kaip Petro apokalipsé (kuri beveik pateko j
kanong) ir Pauliaus apokalipsé. Kai kuriuos 1§ $iy raSty aptarsime SeStajame skyriuje.

Ankstyvieji krikS¢ioniy rasytojai turéjo daug ka veikti, ir jy jprasta veikla buvo kurti
suklastotus dokumentus, pasirasytus apastaly vardais. Tai kelia svarby klausima: ar kuris
nors i$ Siy suklastoty dokumenty pateko i Naujaji Testamentg?

Istoriniu poziiiriu néra pagrindo abejoti, kad kai kurie suklastoti dokumentai galéjo patekti
kanong. Mes Zinome daugybe melagingy teksty, kurie néra Naujojo Testamento dalis. Ar


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_50

turétume manyti, kad tokiy dokumenty jame néra? Vargu ar galima teigti, kad Baznycios
tévai nuo Il amzZiaus Zinojo, kurias knygas 18 tikryjy paras¢ apastalai, o kurias ne. IS kur jie
galéjo tai zinoti? Ir, dar svarbiau, kaip mes Zinome?

Kad ir kaip keistai tai skambéty, Siandien mums lengviau atskleisti senoves klastotes nei
Zmoneéms, gyvenusiems senoves pasaulyje. Mes naudojame tuos pacius metodus, kaip ir jie.
Kaip ir Galenas, mes atkreipiame démesj | teksto stiliy. Ar jis atitinka to paties autoriaus
stiliy kituose Saltiniuose? Jei skiriasi, kiek? Nedidelis ar labai pastebimas? Ar autorius galéty
pakeisti laiSko stiliy? Ar $is stilius turi bruozy, kurie stulbinamai skiriasi nuo kity to paties
autoriaus teksty stilistiniy bruozy, visy pirma, nuo bruozy, apie kuriuos esame jprate
negalvoti (jungtuky ir kopuliacijy naudojimas, sudétingy sakiniy konstravimas, begaliniy ir
dalyvaujamyjy fraziy vartojimas)? Be to, atsizvelgiame ] Zodziy ir posakiy pasirinkimg: ar
Siame tekste yra zodziy 1§ zodyno, kurj autorius nuolat naudoja? O gal jame rastas Zzodynas
atsirado tik vélesniais senovés Graikijos istorijos laikotarpiais? Svarbiausios yra teologinés
idéjos, pozitriai ir pozilris | teksta. Ar jie vienodi visoje knygoje, ar jie atitinka kity
autoriaus teksty turinj, ar jie turi bent apytikslj panasuma i juos? O gal jie stebina savo
originalumu?

Priezastis, kodél mes esame labiau linke priimti tokius sprendimus nei senoveés Zmongs, yra
ta, kad mes 18 tiesy esame geriau tam pasiruosg!

Senoves kritikai, band¢ nustatyti klastotes, neturéjo duomeny baziy, informacijos paieskos
sistemy ar kompiuteriy, kad galéty i§samiai analizuoti Zodynag ir stiliy. Jie tur¢jo labai
pasikliauti sveiku protu ir intuicija. Mes turime sveikg prota, intuicijg ir informacijos gausa.

Tagiau, nepaisant technologinés pazangos, yra daug priezaséiy abejoti. Cia néra pakankamai
vietos iSsamiai iSnagrinéti visus klausimus kelian¢ius Naujojo Testamento teksty fragmentus.
Vietoj to iSvardinsiu jtikinamiausias priezastis manyti, kad Paulius nebuvo $esiy kanoniniy
laisky, pasirasyty jo vardu, autorius. Manau, kad visos Sios knygos yra suklastotos. Galbiit jy
autoriai vadovavosi geriausiais ketinimais. Jie gal¢jo patikeéti, kad elgiasi teisingai. Jie galéjo
jausti, kad jy veiksmai yra visiskai pateisinami. Ta¢iau vienaip ar kitaip, jie perdave savo
raStus kaip kazkieno kito, tikriausiai norédami priversti skaitytojus klausytis Siy Zodziy.

Pauliaus pseudografiniai laiSkai

N¢é viename 1§ Cia pateikty pavyzdziy negaliu iki galo pateikti visy galimy argumenty,
susijusiy su Siy laiSky autoryste. Mano tikslams pakanka nurodyti keleta pagrindiniy
priezasCiy, del kuriy mokslininkai sutinka, kad Siuos laiSkus paras¢ ne Paulius, nors jie
priskiriami jam.

Kadangi jau min¢jau 2 Tezes, pradésiu nuo jos — bet kokiu atveju, tai yra geras atspirties
taskas, nes jos autorysté yra karSc¢iausiai diskutuojama, prieSingai nei kiti penki priesStaringi
Pauliaus laiskai. Abiejose barikady pusése vietas uzima daug iskiliy mokslininky (tuo tarpu
vadinamieji Pauliaus ganytojiski laiSkai arba Antrasis Petro laiSkas didZiosios daugumos
kritiky laikomi pasirasytais slapyvardziu). Bet kuriuo atveju yra rimta priezastis manyti, kad
Paulius neparase Sio laisko.

Antrasis laiSkas tesalonikiec¢iams


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_51

2 TesalonikieCiams autorysté yra placiai diskutuojama, 1§ dalies d¢l to, kad ji savo stiliumi,
stiliumi, skiemenimis ir Zodynu yra labai artima kitam laiSkui, kurj beveik neabejotinai
para$¢ Paulius 1 Tes. Tiesg sakant, tarp dviejy laiSky yra tiek daug bendro, kad kai kurie
raSytojai teigia, kad pseudonimg pasiraSes autorius naudojo 1 Tesg kaip kompozicijos
modelj, tadiau atnes¢ j jj savo turinj, kuris Zymiai skyrési nuo pavyzdzio turinio. Siy dviejy
pranesimy panasumas rodo vieng i§ problemy, su kuria susiduria mokslininkai, bandydami
nustatyti, ar senovinis dokumentas yra klastote, ar ne. Zinoma, kiekvienas, turintis
pakankamai jgiidziy klastoti, dés visas pastangas, kad jo kiirinys atrodyty taip pat, kaip jo
imituojamo autoriaus darbas. Vieniems falsifikatoriams tai pavyksta geriau, kitiems blogiau.
Bet jei klastojimo autorius yra tikrai talentingas savo srityje, labai sunku atskleisti klastote,
bent jau stilistinés analizés metodu.

Bet kodél kam nors reikia meégdzioti Pauliaus stiliy, pateikiant teologines pazitras, kurios
skiriasi nuo jo? Tariamy priezas¢iy yra daug: pasikeitus situacijai baznycioje, autorius galé€jo
bandyti, taip sakant, iSkviesti Pauliy i$ kapo, kad iSspresty naujas problemas; autorius galbiit
neteisingai suprato Pauliy, neteisingai interpretavo kai kuriuos esminius dalykus (pats
Paulius raSo, kad tai jvyko jo gyvenime, pavyzdziui, Laiske romieciams; Zr. Romie€iams
3:8); autorius gali nuosirdziai tikéti, kad jo skaitytojai neteisingai suprato tikrgja Pauliaus
7zodziy prasme, ir bandyti i$siaiSkinti nesusipratima, nejtardamas, kad skaitytojai 18 tikryjy
teisus.

Mano metodologin¢ id¢ja yra tokia: gera Pauliaus stiliaus imitacija turéty atrodyti kaip paties
Pauliaus stilius, to 18 jo tikimasi. Niekas nesitiki, kad ji nukryps nuo Paulo stiliaus.
Studijuojant 2 Tesalonikie¢iams kaip ne Pauliaus dokumenta, reikia prisiminti, kad jo
pagrindingé tezeé prieStarauja tam, ka pats Paulius sako 1 Tes.

2 Tesalonikieciams buvo paraSyta prieSingai Sioms paziliroms, tikriausiai remiantis ankstyvu,
dabar jau prarastu, suklastotu laiSku, pasiraSytu Pauliaus vardu ir teigianc¢iu, kad "Kristaus
diena jau ateina" (2 Tesalonikie¢iams 2:2). Atrodo, kad krik$¢ionys, i kuriuos kreipiasi
autorius, tik¢jo, kad laiky pabaiga ir Jézaus atéjimas Sloveje yra arti. Autorius siekia iStaisyti
§j klaidingg jsptidj. Todé¢l antrajame, svarbiausiame laisko skyriuje autorius nurodo, kad
pirmiausia turi jvykti keletas jvykiy. IS pradziy jvyks kazkas panaSaus j visuotinj maistg pries
Dieva, tada bus Antikristas, kuris sédés Zydy $ventykloje ir pasiskelbs Dievu. Sis nedorélis
darys Zenklus ir melagingus stebuklus, kad suklaidinty Zmones (2 Tesalonikie¢iams 1-12).
Tik po viso to pagaliau ateis finalas. Pabaiga dar néra taip arti, jos teks laukti, pries jg bus
aiskis ir akivaizdiis Zenklai, kad apie juos Zinantys krik$¢ionys nebiity nustebinti.

Tai intriguojanti ir jsptidinga mintis, taciau ji nesutampa su paties Pauliaus zodziais 1 Tes. 1
Tesalonikie¢iams taip pat buvo paraSytas kaip atsakymas j klausima, kas nutiks galy gale, kai
Jézus Slovingai sugrjs 1S dangaus (1 Tesalonikieciams 4:13—18). Paulius ja parasé, nes
tesalonikieciai jau buvo girdéje i$ jo, kad pabaiga neiSvengiama. Ir jie buvo suglume ir
sutrike, nes keli bendruomenés nariai jau buvo mire pries Jézaus sugrizimg. Ar i$ jy bus
atimtas atlygis, kurj Jézus atne§ per Antrgjj at¢jima? Norédamas paguosti iSgyvenusiuosius,
Paulius raSo, kad per antrgji Jézaus at¢jimg mirusieji pirmiausia bus prikelti, o paskui gaus
jiems priklausancig palaima.

Paulius toliau kartoja tai, kg jis saké bendruomenés nariams, kai lankési joje (1
Tesalonikie¢iams 5:1-2) — kad Jézus ateis staiga ir netikétai, "kaip vagis nakt]" (1



Tesalonikie¢iams 5:1). Tada "staiga juos uzklups praziitis" (1 Tesalonikie¢iams 5:3), todél
tesalonikieciai turi biiti nuolat budriis, kad Antrasis atéjimas jy nenustebinty.

Jei Paulius 1S tikryjy turé¢jo omenyje viska, kg parasé 1 TesalonikieCiams, ir jei jis tikéjo, kad
Jézaus sugriZzimas bus staigus ir netikétas, sunku jsivaizduoti, kaip jis gal¢jo parasyti 2 Tes,
kurioje sakoma, kad pabaiga dar toli grazu nebaigta ir kad pries jg bus aiSkis ir
nedviprasmiski Zenklai, kurie dar nepasirodé. 2 Tesés autorius raSo: "Ar neprisimenate, kad
btidamas su jumis a$ jums tai pasakiau?" (2 Tesalonikieciams 2:5). Jei tai tiesa, kodél kai
kuriy bendruomenés nariy mirtis 1§gasdino tesalonikiecius (1 Tes)? Jie turéjo zinoti, kad
pabaiga neateis greitai, kad pries jg pasirodys Antikristas ir kiti Zenklai.

Matyt, abu laiskus parasé ne Paulius. Galbiit nerimas, su kuriuo kriks¢ionys lauké pirmojo
amziaus pabaigos, paskatino nezinoma rasytoja Pauliaus jkurtoje baznyc¢ioje paraSyti 2
Tesalonikiec¢iams, kad juos Siek tiek nuraminty, kad bty aiSku, kad pabaiga 1S tiesy ateis, bet
ne i$ karto. Pirma, jvyks kai kurie jvykiai.

Kolosie¢iams ir efezieCiams

PanaSus argumentas yra ir tai, kad Paulius neras¢ KolosieCiams ir Efezie¢iams. Mokslininkai
Stuos laiskus ir 2 Tesalonikieciams vadina "Pakartoto Istatymo-Pauliaus" laiSkais,
manydami, kad jie nebuvo paraSyti Pauliaus, ir paZymédami jy antraeilius pobtid] Pauliaus
teksty korpuse.

Daugumos mokslininky nuomone, argumentai, kod¢l neZinomas autorius raso kolosie¢iams
ir ypac efezieCiams naudodamas slapyvardj, yra dar stipresni nei 2 Tezés atveju. Pirma,
abiejy laisky stilius néra biidingas Pauliui. Nejmanoma apsvarstyti Sio argumento,
nesigilinant j graiky fraziy konstravimo detales. Taciau jrodymy esme yra tokia: dviejy
aptariamy laiSky rasytojai, skirtingai nei Paulius, buvo linke turéti ilgus ir sudétingus
sakinius. Kolosie¢iams 1:3—8 graiky kalba yra vienas sakinys, siaubingai ilgas ir visai
nepanasus ] tipiSkas Pauliaus frazes. EfezieCiams 1:3-14 yra dar ilgesnis, uztrunkantis net
keturiolika eiluCiy, precedento neturintis atvejis Pauliaus tekstuose. Beveik 10 procenty
sakiniy efezieCiams yra ilgesni nei 50 ZodZiy, o Sis 1lgis nejprastas neginc¢ijamuose Pauliaus
laiSkuose. Laiske filipie¢iams, kuris yra beveik toks pat ilgas, yra tik vienas sakinys, kuris
yra toks pat ilgas; LaiSkas galatams yra daug ilgesnis, bet jame yra tik vienas ilgas
sakinys[52].

Be to, daugelis medZziagos efezieCiams ir kolosieCiams (pvz., Kolosie¢iams 1:15-20)
teologiskai yra sudétingesné nei Pauliaus laiSkuose. Taciau dar svarbiau yra tai, kad kai
kuriais klausimais abu autoriai, jei jie skiriasi, nesutinka su Pauliumi. Tiek autoriai, tiek
Paulius kalba apie pokycius, kurie jvyksta tikin¢iyjy Jézumi gyvenime po kriksto. Taciau
Stuo klausimu jie iSreiSkia save visiskai skirtingai.

Ankstyvojoje bazny¢ioje kudikiai nebuvo krikstijami, krikstijami tik suaugusieji, tikintys
Kristumi. Pauliui krikStas buvo svarbus apeigy elementas, o ne tik simbolinis veiksmas.
Krik§to metu zmogui kazkas 1§ tikryjy nutiko. Jo mirties metu tarp jo ir Kristaus atsirado
mistinis rysys.

Paulius ypac atsargiai ir apgalvotai plétoja §ig mintj savo laiSke romieciams. Jis remiasi
apokaliptiniu pagrindu. Pasaulyje yra blogio jégy, kurios pavergia Zmones ir atitolina juos


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_52

nuo Dievo, ir nuodémés galia priklauso Sioms jégoms. Nuodémé yra demoniska jéga, o ne
kaZkokia klaida. Kiekvienas yra pavaldus §iai galiai, o tai reiskia, kad visi yra beviltiskai toli
nuo Dievo. Vienintelis biidas pabégti nuo nuodémés galios yra mirti. Stai kodél Kristus mire,
kad iSlaisvinty zmones i§ nuodémeés galios. Todél, norédamas biiti iSgelbétas nuo Sios galios,
Zzmogus turi mirti kartu su Kristumi. Tai atsitinka krikS§to metu. Bidamas po vandeniu
(Pauliaus baznyciose jie praktikavo visiskg panardinimg), tikintysis susijungia su Kristumi
savo mirtyje, tarsi gulety kape, taip pat mirsta jégoms, kurioms §is pasaulis yra pavaldus.
Pakriks$tyti Zmonés nebéra nuodémeés vergai — jie "miré su Kristumi" (Romie€iams 6:1-6).

Tuo pat metu Paulius tvirtino, kad nepaisant mirties su Kristumi, Sie Zmonés dar nebuvo
prisikéle kartu su juo. Jézaus pasekéjai bus prikelti kartu su Kristumi tik tada, kai jis
Slovingai gris 1§ dangaus. Tada jvyks fizinis prisikélimas. Tie, kurie jau mir¢ Kristuje, bus
prikelti, o tie, kurie tuo metu dar gyvi, patirs kiino transformacija, kurios metu jy mirtingasis
kiautas taps nemirtingas, nepazeidziamas gyvenimo kanciy ir mirties.

Taciau kad ir kg Paulius sakyty apie prisikélima su Kristumi, jis visada pateikiamas kaip
busimas jvykis (Zr., pvz., RomieCiams 6 ir 1 KorintieCiams 15). Pauliaus baznyciose kai
kurie atsivertusieji laikeési kitokio pozitirio, manydami, kad jie jau patyré savotiSka dvasinj
prisikélimg su Kristumi ir jau buvo "karalius" su juo danguje. Paulius grieZtai protestuoja
pries tokias paziiiras savo Pirmajame laiSke korintieciams, kurio pagrindinis momentas ir
kulminacija yra finalas, kuriame Paulius pabrézia, kad prisikélimas dar neat¢jo, jis dar turi
ateiti — tikras, biisimas, fizinis kiino prisikélimas, o ne praeities dvasinis prisikélimas (1
Korintieciams 15). Romieciams 6:5 ir 6:8 Paulius pabrézia, kad tie, kurie buvo pakrikstyti,
miré su Kristumi, bet dar neprisikélé su Juo (atkreipkite démes;j i biisimajj laikg — "biikkime su
Juo"):

Nes jei esame susivienij¢ su Juo Jo mirties pavidalu, tai mes taip pat turime biiti vieningi
prisikélimo pavidalu... Jei mes miréme su Kristumi, tada mes tikime, kad mes taip
pat gyvensime su Juo (kursyvas pridétas).

Taciau laiSko kolosieCiams ir efezieCiams autoriai turi kitokig nuomone. Stai kg LaiSko
kolosieCiams autorius sako ta pacia tema:

Palaidoti kartu su juo krikstu, jame buvote prikelti tikéjimu Dievo, kuris prikéle jj 18
numirusiy, galia, Kol 2:12.

Nedeémesingi skaitytojai nepastebes didelio skirtumo tarp Siy pozicijy — juk abiem atvejais
autorius kalba apie mirtj ir prisikélimg su Kristumi. Taciau Paulius teikia didele reikSme
tikslumui. Mirtis su Kristumi buvo praeityje, o prisikélimas jokiu biidu nebuvo praeityje.
Tikimasi, kad tai jvyks ateityje. DidZigjg dalj savo Pirmojo laisko korintieCiams Paulius
skyré Sitai idéjai pagristi, biitent dél to, kad kai kurie atsivertusieji suklydo su §ia mintimi, ir
tai labai sutrikdé Pauliy. KolosieCiams iSdésto tg pacig pozicija, kuriai Paulius prieStarauja 1
Korintie¢iams.

LaiSkas efezieCiams yra iSkalbingesnis nei laiSkas kolosieCiams. Kalbédamas apie praeities
dvasinj prisikélimg, autorius, skirtingai nei Paulius, teigia, kad "Dievas [...] Jis padaré mus
gyvus su Kristumi... ir prikelé ji kartu su juo ir pasodino danguje Kristuje Jézuje"
(EfezieCiams 2:5-6). Visa tai jau jvyko. Tikintieji jau valdo su Kristumi. Biitent §j dalyka kai



kurie Pauliaus atsivertusieji Korinte ir Kolosie¢iams bei EfezieCiams raSytojai, kurie taip pat
priklauso Pauliaus bazny¢ioms, neteisingai suprato.

Yra ir kity svarbiy dalyky, kuriais Kolosie€iams ir EfezieCiams skiriasi nuo Pauliaus istoriniy
teksty, i1skaitant Zodyno skirtumus ir kai kuriy Pauliaus laiSkams buidingy terminy vartojima.
Taciau mano tikslas yra pateikti bendra supratimg, kodél dauguma kritiSky mokslininky
abejoja Siy knygy priskyrimu Pauliui. Kaip ir 2 Tesalonikie¢iams, atrodo, kad juos parasé po
Pauliaus mirties — galbiit po deSimtmecio ar dviejy — rasytojai 1§ Pauliaus baznyc¢iy, kurie
noré¢jo padéti krikS¢ioniy bendruomenei ir 1§spresti problemas, iSkilusias po Pauliaus mirties.
Norédami tai padaryti, autoriai perduoda savo tekstus kaip apastalo laiskus, kad suklaidinty
skaitytojus.

Pastoraciniai laiSkai

Vadinamieji ganytojiski laiskai, 1 ir 2 Timotiejui ir Titui, tarp mokslininky yra dar maziau
priestaringi nei kolosie¢iams ir efezieiams. Siaurés Amerikos, DidZiosios Britanijos ir
Vakary Europos, kur atliekami rim¢iausi Biblijos tyrimai, mokslininkai jau seniai sutinka,
kad Paulius $iy knygy nerase.

Jie vadinami ganytojiSkais laiskais, nes juose "Paulius" duoda nurodymus Timotiejui ir Titui,
kurie turéty tarnauti kunigais Efeze ir Kretos saloje, ir paaiSkina, kaip jie turéty atlikti savo
pastoracines pareigas bazny¢ioje. Siose knygose gausu pastoraciniy patarimy Pauliaus
pasekejams tokiais klausimais kaip valdyti bendruomeng, kaip atsispirti netikriems
mokytojams ir kaip pasirinkti baznycios vadovus.

Ar Paulius galéjo parayti §iuos laiskus? Zinoma, teoriskai jis galéty, ta¢iau argumentai pries
tai daugumai mokslininky atrodo labai jtikinami.

Visuotinai pripaZjstama, kad visus tris laiSkus parase tas pats asmuo. 1 Tim ir Tito skaitymas
patvirtina $ig prielaidg: jie nagrinéja tas pacias temas ta pacia ar panaSia kalba. 2 Timas labai
skiriasi, bet jei palyginsite jo pirmasias eilutes su pirmosiomis 1 Timo eilutémis, jos atrodys
beveik identiskos.

Mokslininkai nustaté, kad jy autorius jokiu biidu néra Paulius, kalbant apie leksing laiSky
sudét; ir stiliy. Jie vartoja 848 skirtingus graikiSkus zodzius, i$ kuriy 306 néra né viename
Pauliaus paraSytame laiSke, jtrauktame j Naujaji Testamentg (jskaitant 2 Tes, EfezieCiams ir
Kolosieciams). Tai reiSkia, kad daugiau nei trecdalis Zodziy néra Pauliaus zodyne. Mazdaug
du trecdalius S1y Zodziy, kurie nepriklauso Pauliaus Zodynui, vartojo antrojo amziaus
krikS¢ioniy rasytojai. Kitaip tariant, Siy laiSky Zodynas atrodo labiau iSplétotas, budingas
velesnio laikotarpio krik§cionybei.

Kai kurie reik§mingi zodziai, kuriuos vartoja autorius, taip pat randami Pauliuje, taciau jie
vartojami visiskai kitaip. Paimkime, pavyzdziui, zod] "tik¢jimas". Pauliui tikéjimas reiSkia
Kristaus mirties pripazinimg vardan to, kad stovétume Dievo akivaizdoje. Tai santykiy
terminas, reiSkiantis kazka panasaus j pasitikéjima. Pastoraciniuose laiskuose tas pats zodis
turi skirtingg reikSme — tikéjimo ir jsitikinimy rinkinj, sudarantj krikS¢ioniy religija (Tito
1:13). Tai nebéra santykinis terminas: jis apibreéZia krik§¢ioniskgji mokyma, jo turini, kuriuo
jais reikia tikéti, t. y. vartojamas ta pacia prasme, kaip ir vélesniame krikScioniSkame
kontekste. Taigi tai yra pastoraciniy laisky augimo i§ vélesniy, ne Pauliaus salygy pavyzdys.



Yra zinoma, kad leksine analize pagrjsti argumentai atrodo nejtikinami bandant nustatyti, ar
tam tikra knyga priklauso konkretaus autoriaus plunksnai: Zmoniy Zodynas keiciasi
priklausomai nuo aplinkybiy. Tac¢iau $iuo atveju skirtumai yra negincijami. Taciau dar
galingesnis yra argumentas, kad visa baznyc¢ios pozicija, numanoma ganytojiSkuose
laisSkuose, skiriasi nuo to, kg zinome apie baznyc¢ig Pauliaus laikais.

Mes turime gana iSsamy supratimg apie baznycig Pauliaus laikais déka Pirmojo ir Antrojo
laiSky korintieCiams, kur autorius aptaria bendruomeniy vidinj darba, jy organizacija,
struktiirg ir veikimo principus. Bet kai pereiname prie pastoraciniy laiSky, jie visi kardinaliai
pasikeicia.

Pauliaus bazny¢ios neturéjo hierarchinés struktiiros. Nebuvo lyderiy ar lyderiy grupiy.
BaZnycios buvo tikin¢iyjy bendruomenes, veikiancios pagal Dievo Dvasios nurodyma,
veikiancios per kiekvieng bendruomenés narj.

Svarbu prisiminti, kad Pauliaus pazitiros buvo visiSkai apokaliptinés. Jis tikéjo, kad Jézaus
prisikélimas rodo, kad laiky pabaiga yra arti. Jis gali ateiti bet kurig dieng su Jézaus
pasirodymu i§ dangaus; Mirusieji bus prikelti, gyvi tikintieji taps nemirtingi ir amZinai
gyvens ateinancioje karalystgje.

O kas bus pries tai, kol tikintieji laukia VieSpaties atéjimo? Jie turéty susirinkti garbinti,
mokytis, mokytis, palaikyti vienas kitg. Kokia turéty biiti $iy bendruomeniy organizacija?
Paulius tikéjo, kad juos organizavo pats Dievas per Sventaja Dvasia; tai teigiama 1
Korintie¢iams 12-14. Krik§to metu krik§¢ioniy baznycioje tikintieji ne tik "mirSta su
Kristumi", bet ir yra apsirenge Sventaja Dvasia, reiskian¢ia Dievo buvima zeméje iki laiky
pabaigos. Siuo metu kiekvienas gauna savotiska "dvasing dovana", per kuria gali padéti
kitiems bendruomenés nariams. Vieni Zzmonés gauna pazinimo dovana, kiti gauna
pamokymus, o dar kiti gauna aukas, pranaSystes, apreiSkimus svetimomis ar angeliSkomis
kalbomis, kurios daugumai zmoniy yra nesuprantamos ("kalbéjimas kalbomis"), aiSkindami
Siuos apreiskimus ("aiskinimas kalbomis"). Sios dovanos skirtos bendram gériui, kad
tikin¢iyjy bendruomene galéty taikiai ir harmoningai egzistuoti iki laiky pabaigos.

Taciau daznai viskas klostési ne taip, kaip planuota, pavyzdziui, Korinto baznycioje. Tiksliau
sakant, ten viskas sumaiSyta ir supainiota. Kai kurie dvasiniai "lyderiai" teigé esantys
dvasiSkai gabesni uz kitus ir sukiiré savo pasekejy grupes, dél kuriy baznycioje kilo
schizmos. Situacija pagaliau tapo nekontroliuojama: kai kurie baznyc¢ios atstovai persekiojo
vieni kitus teisme. Klestéjo amoralumas: kai kurie bendruomenés nariai lankydavo
iStvirkusias moteris ir gyrési baznyc¢ioje, o vienas vyras gyveno kartu su pamote. Baznyc¢ios
pamaldos tapo tikru chaosu, nes "dvasingesni" korintieciai nusprendé, kad tikrasis
dvasingumo Zenklas yra geb¢jimas "kalbéti kalbomis", ir pamaldy metu jie varzesi
tarpusavyje, kad iSsiaiSkinty, kas gali kalbéti garsiau ir dazniau uz kitus. [ savaitinius
bendruomenés valgius — tikrus patiekalus, o ne vaflius su gurkSniu vyno — vieni ateidavo
anksti, persivalge ir gére, o kiti véluodavo (galbiit zemesnés klasés nariai ir vergai, priversti
dirbti ilgas valandas), ir dél to nieko negavo. Kai kurie bendruomenés nariai buvo taip
jsitiking savo dvasiniu pranaSumu, kad teigé jau prisikéle su Kristumi ir valde su juo danguje
(panasius teiginius daug véliau pateikia EfezieCiams rasytojas).



Paulius sprendzia baznyc¢ios problemas, kreipdamasis j visg bazny¢ig ir maldaudamas visus
narius nusigrezti nuo pavojingo kelio. Kode¢l jis neina pas vyskupg ar baznycios vyresnjji
kunigg? Kodé¢l jis nesiuncia laisko jos vadovui ir nejsako atkurti tvarkos baznyc¢ioje? Todél,
kad néra baznycios galvos. Néra vyskupy ar vyresniyjy kunigy. Pauliaus baznyciose per
trumpa laiko tarpg tarp Jézaus prisikélimo ir visy tikin¢iyjy prisikélimo bendruomené buvo
valdoma Dievo Dvasios, veikiancios kiekvieng bendruomenés narj.

Kas atsitinka, jei néra oficialios hierarchijos, paskirty lyderiy, kai néra kam imtis
vadovavimo? Paprastai tai, kas nutiko Korinte. VieSpatauja chaosas. Kaip galima pazaboti §j
chaosa? Kazkas turi biiti atsakingas. Ilgainiui tai atsitiko Pauliaus baznyciose.

Jam pasitraukus, jo baznycios jgavo hierarching struktiira: vienos buvo virSuje, kitos pradéjo
duoti jsakymus, kai kurios buvo auksciau Zemesnio rango vadovy, kurie palaike tvarka,
religiniy mokymy teisinguma ir jsp¢jo tuos, kurie elgési netinkamai.

Pauliaus laikais tokios bazny¢ios struktiiros nebuvo. Taciau jis aprasSytas pastoraciniuose
laiskuose. Sie laigkai skirti dviejy Pauliaus jkurty bendruomeniy bazny¢iy vyresniesiems
kunigams. LaiSkai mums sako, kaip pazaboti netikrus mokytojus; duodami nurodymai skirti
vyskupus, kurie aiskiai vykdo dvasing bazny¢€ios prieziiira, ir diakonus, atsakingus uz aukas
ir riipinimasi bendruomengés fiziniais poreikiais; Pateikiami nurodymai, kaip turéty elgtis
skirtingy socialiniy grupiy Zmonés (vyrai ir zmonos, tévai ir vaikai, Seimininkai ir vergai),
kad baznycia gyvuoty pakankamai ilgai.

Be to, Pauliaus pozitiriu, $is laikotarpis neturéty biti ilgas. Paulius tikéjo, kad pabaiga ateis
labai greitai. Ta¢iau pabaiga niekada neaté¢jo, o jo baznycCios, norédamos iSgyventi, turéjo
spresti organizacinius klausimus. Bendruomené tapo tvarkinga, ir §ioje naujoje situacijoje
buvo paraSyti ganytojiski laiSkai — tikriausiai pra¢jus dviem ar daugiau deSimtmeciy po to,
kai Paulius pasitrauké i3 scenos. Siomis naujomis aplinkybémis tam tikras autorius paraseé
tris laiSkus, pasiraSydamas juos Pauliaus vardu ir taip suteikdamas tekstams savo autoriteta.
Bet tai nezinomo autoriaus, o ne Pauliaus mintys. Paulius gyveno kitu laiku.

KAS PARASE KITAS NAUJOJO TESTAMENTO KNYGAS?

Daugelis to, kas jau buvo pasakyta, yra tiesa apie likusias Naujojo Testamento knygas. Kai
kurie yra anoniminiai ra$tai, biitent LaiSkas hebrajams ir trys knygos, vadinamos Jono
laiSkais. Kaip daugelis suprato ankstyvoje baznycios istorijoje, néra jokio pagrindo manyti,
kad Paulius parase hebrajams, taciau galiausiai ji 1 kanong jtrauké BaZnycios tévai, kurie
teige esg Pauliaus darbas. Tiesg sakant, jis visiSkai skiriasi nuo Pauliaus teksty; pagrindinés
Sio laiSko temos néra iSkeltos kituose Pauliaus laiSkuose, argumentai sukonstruoti jam
netipiskai. Bet kokiu atveju, kaip kas nors galéjo pagalvoti, kad Paulius parasé $j laiska?
Skirtingai nuo kity jo darby, jis néra pasiraSytas jo vardu.

Vadinamieji Jono laiskai taip pat negali pretenduoti j Jono autoryste: antrajj ir trecigji laiSkus
parasé zmogus, kuris save vadina "senu Zzmogumi", o pirmojo Jono laisko autorius né¢ zodziu
nemini saves. Jis galéjo buti baznycCios vadovas, gyvengs pirmojo amziaus pabaigoje.

Kitas knygas paras¢ autoriai, kurie buvo garsiy asmenybiy vardai. Jokiibo laisko autorius
jokiu biidu nenurodo, koks jis yra Jokiibas, juo labiau jis save vadina Jokiibu, Jézaus broliu.


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_53

Judo laiska paras¢ Zmogus, kuris save vadino "Jokiibo broliu", o tai gali biti interpretuojama
kaip nurodantis, kad autorius buvo Jézaus brolis, nes, pasak Morkaus evangelijos, du jo
broliai buvo pavadinti Jokiibu ir Judu. Taciau keista, kad autorius tiesiogiai nevadino saves
Jézaus broliu, norédamas suteikti savo tekstui autoriteto. Judas ir Jokiibas buvo jprasti zydy
vardai senovéje, taip pat ir krik§cioniy baznycioje. Véliau kanong sudare krik$¢ionys teige,
kad jiedu yra susije su Jézumi, nors patys to nepamingjo.

Be to, sunku patikéti, kad du neturtingi valstieciai 1§ Galil¢jos, kalbéje aramejiskai, sugebéjo
paraSyti Siuos laiSkus (nezinoma, ar jy garsusis brolis mokéjo rasyti, juo labiau raSyti
sudétingus veikalus graiky kalba).

Cia tinka tas pats argumentas, kuris ankséiau buvo idkeltas Evangelijai pagal Jona: teoriskai
gali biiti, kad Jézaus broliai, uzauge Galil¢jos kaime, uzsidirbg pragyvenimui sunkiu fiziniu
darbu, niekada netur¢je nei laiko, nei pinigy mokslui, nusprendé iSmokti graiky ir literatiiros
1glidZiy suaugg ir taip gal¢jo parasyti retorines ir palyginti sudétingas knygas. Taciau tai
atrodo mazai tikétina.

Ta pat] galima pasakyti apie 1 ir 2 Petro skyrius. Taciau Sios knygos, skirtingai nei Pakartoto
Istatymo ir Pauliaus laiskai (2 Tes, Kolosie¢iams ir Ef.) ir Pastoraciniai laiskai, teigia, kad
yra autorysté Zmogaus, kuris jy neparase. Jie tikrai pasirasyti slapyvardziu ir atrodo kaip
klastote.

Kas paras$e antrajj Petro laiSka, aiSku, kad jis neparase pirmojo Petro laisko: stiliaus ir stiliaus
skirtumai yra pernelyg pastebimi. Bazny¢ios istorijos pradzioje buvo kriks¢ioniy teology,
kurie teigé, kad Petras neparasé antrojo Petro laisko. Siandien apie tai diskutuojama maziau
nei apie pastoracinius laiSkus. Knyga, pavadinta 2 Petras, pasirodé¢ ilgai po Petro mirties ir
buvo paraSyta Zmogaus, kuris buvo sunerimes dél kai kuriy bandymy paneigti, kad artéja
pabaigos laikai (nesunku suprasti, kod¢l laikui bégant tokiy abejojanciy buvo vis daugiau).
Sis autorius stengési priversti Zmones mastyti, nukreipti juos nuo klaidingy idéjy, ir iam
tikslui jis pasivadino ne kuo kitu, o Simonu Petru, artimu Jézaus pagalbininku.

Knyga, pavadinta 1 Petras, yra daug prieStaringesné moksliniuose sluoksniuose nei 2 Petras.
Velgi, kokia tikimybé, kad paprastas zvejys 1§ Galil¢jos kaimo staiga jvaldé teksty raSymo
graiky kalba meng? Kartais prieStaraujama, kad Petras galéjo pavesti kam nors kitam
paraSyti jam laiSka, pavyzdziui, tekste minimg Silvang (1 Petro 5:12). Taciau paciame
praneSime apie tai néra né zZodzio. Ir jei jj paras¢ kazkas kitas, ar jis néra tikrasis autorius, o
ne Peteris? ISsamios nuorodos j Sengjj Testamentg Sioje knygoje rodo, kad tas, kuris jj
parasé, buvo gerai iSsilavings, patyres ir rastingas, skirtingai nei Simonas Petras. Taip pat
reikia pazyméti, kad nuo ankstyvosios krikS§¢ionybés laiky pas mus atkeliavo daugybé
knygy, kurios tariamai buvo paraSytos Petro, bet i§ tikryjy neturi nieko bendra su juo,
pavyzdziui, Petro Evangelija, Petro laiskas Jokibui, keli Petro "ApaStaly darbai" ir trys
skirtingos Petro apokalipses. Petro DidZiojo vardu pasiraSyty knygy klastojimas tiesiogine
prasme buvo rankdarbiy amatas.

ISVADA: KAS PARASE BIBLIJA?

Grjztu prie pirminio klausimo: kas parasé Biblijg? IS 27 Naujojo Testamento knygy tik
aStuonios beveik neabejotinai yra paraSytos ty, kuriems tradiciSkai priskiriama jy autorysté:



Septyni negincijami Pauliaus laiskai ir Jono ApreiSkimas, taciau nezinoma, kuris 1§ Jony
buvo jo autorius — tai pripazino net ankstyvoji baznycia.

Mano id¢jos apie Naujojo Testamento autorius néra radikalios moksliniuose sluoksniuose.
Zinoma, mokslininkai kartais gin&ijasi dél tos ar kitos knygos. Kai kurie Zymiis mokslininkai
mano, kad Paulius parase 2 Tesalonikieciams, kad Jokiibo autorius buvo Jézaus brolis arba
kad 1 Petro knyga paraSe¢ Petras. Ta¢iau dauguma kritiSky teology ilga laika abejojo
numanomu §iy teksty priskyrimu, tod¢l gincai dél kai kuriy Naujojo Testamento knygy (pvz.,
1 Tim ar 2 Petro) yra labai reti. Sios knygos nebuvo parasytos ju tariamy autoriy.

Abejones dél 1 kanong jtraukty teksty autorystés buvo isreikStos ankstyvuoju baznycios
istorijos laikotarpiu, taciau Siais laikais, pradedant nuo 19 amziaus, mokslininky argumentai
atrodo daug jtikinamesni. Taciau net ir dabar daugelis mokslininky nekencia suklastoty
Naujojo Testamento dokumenty vadinti klastotémis — juk kalbame apie Biblija. Bet 1§ tikryjy
tai yra klastotés, nesvarbu, kokj apibrézima suteikiame Siam terminui. Daugelis ankstyvosios
baznycios knygy buvo parasSytos autoriy, kurie savo tekstus pristaté kaip apastaliskus, kad
skaitytojai patikéty savo tiesa ir priimty juose iSreikStas pazitiras.

Tai, kad Naujajame Testamente yra knygy, kurias autoriai pasira$¢ netikrais vardais,
pasakojama pazodziui visose aukstosiose teologijos mokyklose, iSskyrus konservatyvias
Vakary evangelines mokyklas. Sie poZiiriai yra visuose geriausiuose Naujojo Testamento
vadoveliuose, déstomuose $iy institucijy studentams. Mokytojai i§sako Sias paziiiras
seminarijose ir teologijos mokyklose. Biisimieji kunigai su jais susipazins ruoSdamiesi
tarnystei.

Kodeél $iy Ziniy sklaida tokia ribota? Kodél jy nejtaria parapijieciai, jau nekalbant apie
Zzmones, kurie nelanko baznyc¢ios? Kaip ir jus, a$ galiu tik spélioti.

5. MELAGIS, BEPROTIS AR VIESPATS? ISTORINIO JEZAUS PAIESKOS

Prie§ pora mety pradéjau gauti nejprastus laiskus i§ Svedijos. Niekada nebuvau $ioje alyje ir
nepazinojau laiSky siuntéjy. Jie visi nor¢jo suZinoti, ar as tikrai tikiu, kad Jézus niekada
neegzistavo. Sis klausimas mane nustebino. Prie§ kelerius metus buvau parases knyga apie
istorinj Jézy, kurioje aprasSiau senovinius Saltinius, 1§ kuriy surinkome informacijg apie jo
gyvenima, ir aptariau, kg galétume pasakyti apie jo Zzodzius ir veiksmus. AS ne tik buvau
isitikings istorinio Jézaus egzistavimu, bet ir tikéjau, kad galime padaryti istoriSkai tikslias
1Svadas apie jo gyvenimg. Tada kodél mangs paklause, ar tikrai tikiu, kad tai niekada
nejvyko?

Sie laigkai nebuvo agresyviis bandymai jtikinti mane Jézaus egzistavimu. Priesingai,
stuntéjai netikejo Jeézaus egzistavimu ir girdéjo, kad a$, kaip Naujojo Testamento
specialistas, pritariu jy nuomonei. Amerikieciy skaitytojams §i nuomoné gali pasirodyti
keista: dauguma zmoniy Jungtinése Amerikos Valstijose yra jsitiking ne tik tuo, kad Jézus i$
tikryjy gyveno, bet ir kad jis buvo ir yra Dievo Siinus. O Skandinavijos Salyse daugelis
mano, kad Jézus yra visiSkai iSgalvotas personazas, kuris niekada neegzistavo, tai yra, ji
tiesiog sugalvojo grupé zmoniy, nusprendusiy jkurti naujg religija.



Kelias savaites masciau, kas ir kod¢l galéjo sugalvoti mane pastatyti j tg pacig stovykla, kol
galiausiai supratau, kas sukelé painiava: klaidinga "Washington Post" straipsnio apie mane
interpretacija 2006 m. kovo mén.

LaikrasStis nusprendé¢ paskelbti informacijg apie mane, mano darbg ir tai, kaip a$ at¢jau i
agnosticizma, rySium su neseniai iSleista mano knyga "ISkreipti Jézaus zodzZiai". Redaktoriai
pasiunté pastabig ir neSaliSkg Zurnaliste Neely Tucker ] Chapel Hill, kuri seké mane kelias
dienas. Mes sédédavome mano kabinete, jis uzsukdavo | mano namus, mes kartu
pietaudavome, ir jis lankydavo vieng i§ mano vyresniyjy klasiy. Taip susitikes su manimi, jis
paraseé ir iSleido straipsnj pavadinimu "Barthes'o knyga". AS perskaiciau jj, kai tik jis
pasirodeé, rado ji gana juokingas, ir greitai pamirSau apie jj.

Taciau Neely straipsnyje buvo pastraipa, kurig buvo labai lengva klaidingai interpretuoti, o
tai sukélé problemy Svedijoje. Neely dalyvavo mano Naujojo Testamento paskaitoje ta pacia
dieng, kai mokiau absolventus apie Evangelijg pagal Jong. Tg dieng a§ atkreipiau démes;j |
klausytojus, kaip ir kelis kartus ankstesniuose §ios knygos skyriuose, kad Jono Evangelija
buvo vienintelé, kuri tiesiogiai kalbéjo apie Jézaus dieviskuma. Zinoma, visose Evangelijose
jis vadinamas Dievo Stinumi. Tac¢iau senovés hebrajams biti "Dievo Stinumi" nereisSke biiti
Dievu asmeniskai; toks zmogus tiesiog palaiko intymy ry§j su Dievu, o Dievas per jj vykdo
savo valig Zeméje. Taciau Evangelija pagal Jong tuo neapsiriboja. Jame Jézus yra anks¢iau
egzistaves Dievo Zodis, per kurj buvo sukurta visata; ji tapo kiinu (Jono 1:1-14) ir tapo viena
su Dievu (Jono 10:30); buvo paSauktas Dievo vardu (Jono 8:58) ir tapo Dievu (Jono 1:1;
20:28). Jono Evangelija yra vienintel¢, kuriai biidingas toks Kristaus iSaukstinimas.

Kai paaiSkinau tai studentams, o Neely séd¢jo galin¢je auditorijos eiléje, prisiminiau laikus,
kai dar buvau evangeliky krik$¢ionis. Moody Biblijos institute lankiau krikS¢ioniskosios
apologetikos kursa, racionaly tikéjimo gynima (i§ graiky apologia, "kalba gynyboje"). Siose
pamokose studijavome garsaus angly mokslininko C.S. Lewiso apologetinius rastus, ypac jo
argumentus apie Jézaus dieviSkumg. Lewisas juos suformulavo taip: kadangi Jézus save
vadino Dievu, i$ to iSplaukia tik trys logiskos pasekmés: jis buvo arba melagis, arba beprotis,
arba VieSpats. Lewisas tikéjo, kad jei Jézus klydo savo teiginiuose, jei jis i8S tikryjy nebuvo
Dievas, jis arba Zinojo, arba nezinojo. Jei Jézus Zinojo, kad jis néra Dievas, bet vadino save
Dievu, tada jis buvo melagis. Jei jis nebuvo Dievas, bet laiké save juo, vadinasi, jis buvo
beprotis, beprotis. Lieka tik vienas galimas paaiSkinimas: jis sake tiesg ir todel 18 tikryjy
buvo Viespats.

Lewisas toliau teigia, kad yra pagrindo manyti, kad Jézus nebuvo nei melagis, nei beprotis.
IS to neiSvengiamai iSplaukia, kad jis turi biti toks, koks sakée esgs. Jézus buvo VieSpats
Dievas.

Kai buvau Moody institute, $i logika man pasirodé gana jtikinama, ir daugeli mety as ja
naudojau bandydamas jtikinti Jézaus dieviSkumu. Bet tai buvo seniai, ir nuo to laiko mano
mastymas kardinaliai pasikeité. (Visa tai — Moody Biblijos institutas, krik§¢ioniskoji
apologetika, C. S. Lewisas, Jézaus esme, mano mastymo pokyciai — mirgé€jo mano galvoje
per trumpa sekundés dalj, kai Chapel Hill skaitiau paskaita apie Jono Evangelijg.) Laikui
bégant, supratau, kad pati Lewiso argumento prielaida buvo ydinga. Argumentas, kad Jézus
buvo arba melagis, arba beprotis, arba VieSpats, rémési prielaida, kad Jézus save vadino
Dievu. Ir a$ seniai supratau, kad jis saves taip nevadino. Tik paskutinéje miisy Evangelijoje



Jono evangelijoje, kuri yra rySkesné uz visas kitas, Jézus atkreipia démes;j | savo dieviskaja
prigimt]. Supratau, kad né viena i$ miisy ankstyviausiy tradicijy nepaminéjo, kad Jézus kazka
panasaus saké apie save. Ir jei Jézus 1§ tikryjy biity vadings save Dievu, 1§ pradziy Galiléjoje,
o paskui Jeruzaléje, visi miisy Saltiniai biity apie tai pranese. Kitaip tariant, jei Jézus teigé
esas dievybeé, keista, kad Matas, Morkus ir Lukas to nepaminéjo né€ vienu zodziu. Ar jie
tiesiog pamirso tokig svarbig detalg?

Supratau, kad Jézaus dieviSkumas yra Jono teologijos elementas, o ne paties Jézaus
mokymas.

Kai visa tai blyksteléjo mano galvoje paskaitos metu, as$ 1§ karto nusprendziau pristatyti savo
mintis studentams (as paprastai seku skirtingus paskaity apie Jong kontiirus), ypac tod¢l, kad
a$ Zinojau, kad daugelis mano klausytojy buvo kriks¢ioniy grupiy nariai universitete ir
girdéjo argumenty, kad Jézus turi buti arba melagis, arba beprotis. arba VieSpaties.
Pamaniau, kad jiems buty naudinga jsiklausyti ne tik j krikS¢ioniskosios apologetikos
Salininky nuomong, bet ir ] istorinj pozitrj. Ir a$ iSdésc¢iau C. S. Lewiso apologetikos esme
Neely akivaizdoje, o tada nurodziau istoring problema: grei¢iausiai Jézus niekada nevadino
saves Dievu. Gindamas savo pozilir], maniau, kad 18 tikryjy yra ne trys, o keturi variantai:
melagis, beprotis, Dievas ar legenda. Zinoma, ketvirtajj zodj pasirinkau taip, kad i§saugo¢iau
aliteracijg (angly melagis, lunatic, Lord, legenda). Bet tai nereiskia, kad a§ maniau, kad Jézus
buvo tik legenda. Zinoma, ne! A$ tvirtai tikiu, kad jis egzistavo ir kad mes kazka Zinome
apie jj. Todél jam nereikéjo biti nei melagiu, nei beprociu, nei VieSpaciu. Jis galéjo biiti
pirmojo amziaus Palestinos zydas, kuris skleidé doktring, bet neuzsiminé apie savo
dieviskuma.

Neely aprasé¢ §ig mano paskaitos dalj pa¢iame pirmajame "Washington Post" straipsnio
puslapyje ir taip, kad jg biity galima suprasti bet kokiu biidu, pavyzdziui, tai, kg a$ laikau
legenda apie patj Jézy. Nejmanoma jsivaizduoti prielaidos, kuri biity toliau nuo tiesos.

Bet kaip as$ ar bet kuris kitas Naujojo Testamento tyrinétojas ar istorikas gali zinoti, kg Jézus
1§ tikryjy sake apie save ar kg nors kita? Akivaizdu, kad §is klausimas yra dalis kito,
platesnio klausimo — kas 18§ tikryjy buvo Jézus, ko jis moke, kg dare, ka patyre. Tai yra
daugelio knygy tema, jskaitant kai kurias nepaprastai i§samias, ir buvo ilgy diskusijy
objektas. Siame skyriuje negaliu aptarti visos temos, bet galiu aptarti svarbiausius klausimus,
kuriuos aptaria ankstyvosios krikS§¢ionybés istorikai, ir padéti skaitytojams susidaryti bendra
supratimg apie tai, kg, mano manymu, Zinome apie Jézy kaip Zzmogy — ne tik asmenybe, kaip
vaizduojama Evangelijose, bet ir kaip istorin] asmenj, istorinj Jézy.

Miisy ankstyvieji informacijos apie Jézy Saltiniai

Dauguma Zmoniy, kurie néra susipaZin¢ su Biblijos studijomis, tikriausiai mano, kad
istorinio Jézaus klausimas yra gana paprastas. Naujajame Testamente yra keturios
evangelijos. Norédami suzinoti, kg Jézus padarée ir sake, turite perskaityti Sias Evangelijas.
Jie sako, kg jis sakeé ir padaré. Taigi, kokia problema?

IS dalies evangelijose yra daug neatitikimy, ir jas paraS¢ deSimtmeciai po Jézaus tarnystes ir
mirties autoriai, kurie nematé né vieno jvykio jo gyvenime.



Norint pazvelgti | problema 1§ perspektyvos, naudinga pagalvoti apie jvairius Saltinius,
kuriais mokslininkai remiasi raSydami istorinius darbus apie garsig praeities asmenybg,
nesvarbu, ar tai biity Julijus Cezaris, Viljamas UZkariautojas ar Sekspyras. Vienintelis biidas
suzinoti apie bet kurig 18 §iy asmenybiy yra suZinoti informacijos apie ja Saltinius.
Neijmanoma intuityviai suprasti, koks buvo Julijus Cezaris ar Jézus. Taigi, kokiy Saltiniy
reikia mokslininkams, kad rekonstruoty jvykius is$ iSkilios istorinés asmenybés gyvenimo?

Jei mokslininkai turéty valios tai padaryti, jie turéty daug Saltiniy, ir kuo daugiau, tuo geriau,
nes kai kuriais ar visais jvykiais gali bati iskraipyta. Sie $altiniai turéty biiti susije su
aprasyty jvykiy laiku, o ne pasikliauti vélesniy laikotarpiy gandais. Juose turéty biiti
neSaliSky liudininky pasakojimai, o ne $aliSki pasakojimai. Geriausi $altiniai yra
nepriklausomi vienas nuo kito, kad biity galima tiksliai zinoti, kad jy autoriai nesagmokslavo
tarpusavyje ir nesugalvojo visos istorijos. Tuo paciu metu Saltiniai turéty biiti nuosekliis
vienas su kitu, patvirtinti vienas kitg, tarnauti kaip papildomi jrodymai, o ne bendro darbo
rezultatas.

Kokius Saltinius turime Jézaus gyvenimui tirti? Daug informacijos yra Naujojo Testamento
evangelijose. Tai jau gerai. Taciau jy nerasé amzininkai, kurie aprasytus jvykius maté savo
akimis. Evangelijas paras¢ pra¢jus 35-65 metams po Jézaus mirties Zmonges, kurie jo
nepazinojo, nemate¢ jo darby, negirdéjo jo mokymy, nekalbéjo jo gimtaja kalba ir gyveno
kitoje Salyje. Jy rastai yra Saliski, tac¢iau juos parasé krik§¢ionys, kurie tikrai tikéjo Jézumi,
todel jie gal¢jo iSkraipyti pasakojimus, kad atitikty savo prioritetus. IS dalies Sis darbas buvo
bendros pastangos, nes Morkaus Evangelija tapo Mato ir Luko evangelijy rasytojy Saltiniu.
Taciau vietoj to, kad bty visiSkai nuosekliis vienas su kitu, jy tekstai labai skiriasi,
neatitikimai uZpildo puslapius, o prieStaravimy galima atsekti tiek detalése, tiek bendroje
1d¢joje apie tai, kas buvo Jézus.

Ar jmanoma tokiais Saltiniais rekonstruoti istorinio Jézaus gyvenima? Tai néra lengva,
bet tokiuy bady yra.

Visy pirma, reikia kuo geriau suprasti, kaip su jais dirbo evangelijy autoriai. Jei jie gyveno
30-60 mety po 1vykiy, apie kuriuos rase¢, 1§ kokiy Saltiniy jie gavo informacija? Trumpas
atsakymas yra tas, kad evangelistai gavo informacijg daugiausia i§ Zodinés tradicijos,
perdirbdami tradicijas apie Jézy, kurios buvo perduodamos i$ liipy 1 liipas nuo jo mirties iki
to laiko, kai evangelistai jas uzras¢. Bandant suprasti, kaip tokio pobiidzio Saltiniai —
priestaringi pasakojimai, uzrasyti po deSimtmeciy egzistavimo kaip Zodinés tradicijos — gali
padéti istorikams nustatyti tiesg su tam tikra tikimybe, biitina daugiau suzinoti apie zodines
tradicijas, susijusias su Jézumi.

Zodiné tradicija

Nors evangelijas sunku datuoti, mokslininkai dél jvairiy priezasCiy paprastai sutinka su
priimtu daty diapazonu. Per daug nesigilindamas j detales, pasakysiu tik tiek, kad i§ savo
laiSky ir Apastaly darby galime gana uztikrintai pasakyti, kad Paulius veiké 50-aisiais e. m.
Jis daug keliavo 1§ vienos krik$¢ioniy bendruomenés | kita, ir niekur savo rastuose
nepamingjo, kad zinojo apie kokiy nors evangelijy egzistavima, net ir i§ nepatikimy Saltiniy.
IS to galime daryti i8vada, kad Evangelijos tikriausiai buvo paraSytos po Pauliaus. Be to,
evangelijy rasytojai zinojo apie kai kuriuos vélesnius istorinius jvykius, tokius kaip Jeruzalés



sunaikinimas 70 m. e. m. (galbtit Morkaus 13:1; beveik neabejotinai Luko 21:20-22). Tod¢l
Sios evangelijos greiciausiai buvo parasSytos po 70 m. po Kr.

Yra pagrindo manyti, kad Morkaus evangelija pirmg kartg buvo paraSyta, tikriausiai per karg
su Roma, 70 m. e. m. Je1 Mato ir Luko evangelijy autoriai naudojo Morkaus evangelijg kaip
Saltinj, tai jos abi buvo parasytos po to, kai Morkaus kiirinys pasirodé uz bendruomeneés,
kuriai jis buvo skirtas, riby, tarkime, po 10 ar 15 mety. 80-85 m. e. m. e. m. Evangelija pagal
Jong sudaro teologiskai sudétingiausio jspuidzio jspiidj, ir tikriausiai ji buvo paraSyta dar
veliau, pirmojo amziaus pabaigoje, 90-95 m.

Tai reiSkia, kad ankstyviausi i$like raSytiniai pasakojimai apie Jézaus gyvenima pasirodé
pra¢jus 35—65 metams po jo mirties.

Kas nutiko per §j tarpinj laikotarp;? Aisku, kas atsitiko su krik§¢ionybe: ji i§plito toli uz
didziyjy Vidurzemio jiros miesty riby. Jei Evangelijos ir Apastaly darbai yra teisingi, iSkart
po Jeézaus prisikelimo jis tur¢jo 15-20 pasekejy, vyry ir motery, kurie buvo su juo Galil¢joje
ir tikéjo, kad jis prisikele i§ numirusiy. Pirmojo amziaus pabaigoje, apastaly ir atsivertusiyjy,
tokiy kaip Paulius, misionierisko darbo déka, Sitos religijos iSpazinéjai atsirado Jud¢jos,
Samarijos, Galil¢jos, ir Sirijos kaimuose, miesteliuose ir miestuose; Krik§cionybé persikélé
Siaure ir vakarus,  Kilikija, apimdama visg MaZzaja Azija (dabartiné Turkija), taip pat
Makedonijg ir Achajg (Achaja; dabartin¢ Graikija); ji sieké imperijos sosting Romg ir galbit
i$plito iki Ispanijos vakary. Jis taip pat pajudéjo j pietus, tikriausiai pasickdamas Siaurés
Afrika ir galbit dal; Egipto.

Tai nereiskia, kad tikstanciai zmoniy vienu metu atsiverté j naujg tikéjima. Taciau bégant
metams deSimtys, o gal Simtai atsivertusiyjy atsirado didZiuosiuose miesty centruose. Kaip
krikS¢ionys jtikino zmones atsisakyti senyjy, daugiausia pagonisky religijy, ir tikéti j vieng
Dieva, zydy Dieva, ir | Jézy, Jo siiny, kuris mire, kad 1$pirkty pasaulio nuodémes?
Krikscionys gal¢jo tik papasakoti istorijas apie Jézaus gyvenimag — kg jis sake, kg padare,
kaip mire ir kaip prisikél¢ i§ numirusiy.

Kai atsiverte j krik§¢ionybe ir jstojo ] bazny¢€ig, atsivertusieji taip pat pradéjo pasakoti tas
padias istorijas. Zmonés, kuriuos jie atsiverté, juos perpasakojo, kaip ir tie, kurie juos sekeé. Ir
taip tesési, religija plito kartu su zodinémis tradicijomis pasaulyje, kuriame nebuvo
Ziniasklaidos.

Bet kas pasakojo apie Jézy? Beveik visada tai buvo Zmonés, kurie nepaZinojo paties Jézaus
arba tie, kurie ji pazinojo asmeniskai. [liustruokime $ig iSvada hipotetiniu pavyzdziu.
Isivaizduokime, kad esu vario kalvis, gyvenantis Efeze, MaZojoje Azijoje. NepaZzjstamas
Zmogus ateina ] miestg su pamokslais apie stebuklingg Jézaus gyvenimg ir mirtj. Klausausi
jo pasakojimy ir nusprendziu negarbinti vietinés pagoniSkos dievybés Aténés, bet tapti zydy
Dievo ir Jézaus, Jo stinaus, pasekéju. Tada pasakoju Sias istorijas savo Zzmonai, ir ji priima tg
patj tik¢jima. Mano Zmona pasakoja savo kaimynui apie Jézaus gyvenima ir atvercia j3 |
krikS¢ionybe, kaimynas pasakoja savo istorijas savo vyrui, pirkliui, ir jis taip pat tampa
atsivertusiu. Vykdamas j versla 1 Smirnos miesta, jis dalijasi neseniai girdétomis istorijomis
su pazjstamu prekybininku. Jis atsivercia ] naujg religija, o tada apie tai pasakoja savo
Zmonai ir atvercia ja.



Pastarasis zino jvairias tradicijas apie Jézy. Ir 1§ ko ji juos girdéjo? IS vieno 1§ apastaly? Ne,
1§ mano vyro. Ir 18 ko jis juos girdéjo? IS pirklio 1§ Efeso. O prekybininkas? IS jo Zmonos. O
71?7 IS mano Zzmonos. O mano Zzmona? Nuo mangs. Ir i§ ko as pats girdéjau Sias legendas? IS

liudininko? Ne, i$ nepazjstamo zmogaus, kuris atéjo ] miestg.

Ir taip krikS¢ionybé plito metai po mety, deSimtmetis po deSimtmecio, kol galiausiai kazkas
uzra$e visas Sias tradicijas. Kaip manote, kas atsitiko su visomis $iomis istorijomis per tuos
metus, kai jos buvo pasakojamos ir perpasakojamos ne tik kaip liudininky liudijimai, kurie
mazai jJdoms, bet kaip dvasinio pobiidzio legendos, skirtos skleisti tikéjimg ir atversti
zmones ] j], ypac jei §] tikéjimag pasakojo zmonés, kurie patys girdéjo jo legendas 1S penktos,
Sestos ar net devynioliktos rankos? Ar vaikyst¢je kada nors zaidéte "sugedus;j telefong"
gimtadienio vakaréliuose? Vaikai sédi ratu, vienas 1§ jy kazka pasakoja kaimyno ausyje,
kuris perpasakoja savo Zodzius kaimynui kitoje puséje ir pan., Kol istorija apeina visg ratg ir
grizta pas pirmaji pasakotoja, bet visiskai kitoks, pasikeites. (Jei istorija nepasikeisty,
zaidimas neturéty prasmes.) Dabar jsivaizduokite tg patj "sugedusio telefono" zaidima, bet
nebe bendraamziy, priklausanciy tai paciai socialinei ir ekonominei grupei, gyvenanciy tame
paciame rajone, mokiniy toje pacioje mokykloje, kalbanciy ta pacia kalba, rate.
Isivaizduokite, kad $is zaidimas buvo ZaidZiamas daugiau nei keturiasdeSimt mety
skirtingose Salyse, skirtingomis saglygomis, skirtingomis kalbomis. Kas nutinka istorijoms,
kuriomis dalyviai dalijasi vieni su kitais? Jie neiSvengiamai pasikeis.

Tode¢l ar nenuostabu, kad Evangelijose yra tiek daug neatitikimy? Jonas girdéjo visai kitokia
tradicijg nei Morkus, ir net jei tradicijos buvo tos pacios, jo klausytojai jas priemeé kitaip.
Akivaizdu, kad patys Evangelijos raSytojai pakeite istorijas, paimtas 1§ Saltiniy (prisiminkite,
kaip Lukas 18 naujo interpretavo Jézaus mirties valandy aprasyma, perskaityta Morkaus
knygoje). Jei net pakeliui nuo vieno autoriaus prie kito tekstas gali taip ryskiai pasikeisti,
1sivaizduokite, kiek jis buvo pakeistas i$ lipy i lipas.

Tokiame chaose bandymas iSsiaiskinti istoring tiesg apie Jézy neiSvengiamai sukelia
nevilties jausmg. Kg galime suzinoti apie istorinj Jézy, jei turime tik tokius Saltinius?

Taciau Siame etape dar per anksti nusiminti. Galbiit yra biidas taikyti skrupulingus analizes
metodus ir pasalinti problemas, susijusias su Saltiniais. Vienas 1§ tokiy biidy yra ieSkoti kity
Saltiniy nei Evangelijos, kad biity galima uZbaigti paveiksla. Ir i$ tiesy, tokiy Saltiniy yra,
nors jie mazai naudingi.

Kiti Jézaus gyvenimo jvykiuy rekonstrukcijos Saltiniai

Jei kada nors Zitur¢jote Holivudo filmg apie Jézy, jums gali susidaryti jspudis, kad Romos
imperijoje apie ji nebuvo nieko kito, kaip tik kalbéti. Akivaizdu, kad Romos valdzia taip
bijojo jo itakos, kad suskubo atsikratyti jo, §io Dievo Zmogaus tarp Zmoniy. Tikriausiai
1sakymas jj nubausti atéjo 18 virSaus, 1§ pacios Romos.

Deja, visa tai yra gryna fikcija. Toliau kalbésime apie tai, kas tikrai nustebins dauguma
skaitytojy, nes pagal visus Siuolaikinius standartus Jézus yra viena garsiausiy figtiry Vakary
civilizacijos istorijoje. Taciau per savo gyvenima jis nebuvo placiai Zinomas. PrieSingai,
beveik niekas apie ji nezinojo.



Ka graiky ir romény Saltiniai sako apie Jeézy? O gal turétume 1S karto iSsiaiskinti klausima:
jei Jézus gyveno ir miré¢ pirmajame amziuje (apie 30 m. e. m.), kg apie jj sako graiky ir
romeny Saltiniai nuo jo gyvenimo laikotarpio iki amziaus pabaigos (tarkime, iki 100 mety)?
Atsakymas yra stulbinantis. Siuose 3altiniuose Jézus visiskai neminimas. Jis nickada nebuvo
aptarinéjamas, uzgincytas, puolamas, menkinamas ar pasakojamas jokia forma ar jokiais
iSlikusiais to laikotarpio pagoniSkais Saltiniais. Niekur juose néra jrasy apie jo gimima, nei
pasakojimy apie jo iSbandymus ir mirt], nei apmastymy apie jo prasme, nei gincy deél jo
mokymy prasmes. Tiesg sakant, jo pavardes néra né viename i§ pagonisky Saltiniy. Ir mes
turime daug to laikotarpio graiky ir romény Saltiniy: teology, istoriky, filosofy, poety,
gamtininky darby; Yra tiikstanciai privaciy laiSky, yra uzraSy ant visuomeniniy pastaty.
Taciau niekur pirmojo amziaus graiky ar romény (pagonisSkuose) tekstuose Jézus néra
1Svardytas.

Mokslininkai nepasieké bendro sutarimo, kokia iSvada i$ to iSplaukia. Dauguma
paprascCiausiai mano, kad Jézus savo laikais nevaidino svarbaus vaidmens. Tac¢iau nesvarbu,
ar jie teisingi, ar ne, faktas lieka faktu, kad kai norime suZinoti apie Jézaus zodZius ir
veiksmus, negalime pasikliauti tuo, kas apie ji sakoma jo prieSy sukurtuose Saltiniuose. Be
to, kiek Zinome, jie nieko panaSaus nesako.

Jézus pirmg kartg paminétas pagoniskame Saltinyje, datuojamame 112 m. e. m. Jo autorius
Plinijus Jaunesnysis buvo vienos i§ Romos provincijy valdytojas. LaiSke imperatoriui
Trajanui jis pasakoja apie grupe Zmoniy, vadinanciy save krikS§¢ionimis, kurie organizuoja
nelegalius susibiirimus, ir klausia, ka jis turéty su jais daryti. Sie Zmonés, rasé jis
imperatoriui, "garbina Kristy kaip dievybe". Tai viskas, kg pamin¢jo Jézus. Nieko vertingo
tiems, kurie nori kg nors suzinoti apie ji kaip istoring asmenybe.

Siek tick daugiau informacijos galima gauti i§ Plinijaus draugo, romény istoriko Tacito raty.
Savo Romos istorijoje, paraSytoje 115 m., Tacitas mini Nerono sukeltg gaisrg Romoje 64 m.
ir imperatoriaus kaltinimg dél jo "krik$¢ionims". Tacitas aiSkina, kad krik§¢ionys pavadinti
"Kristaus [...] kurj Tiberijus nuzudé prokuratorius Poncijus Pilotas" (Metrasciai, 15.44).
Tacitas toliau sako, kad krik§cionybé, "piktybinis prietaras", atsirado Jud¢joje, o paskui
pasieké Roma, ir ¢ia mes matome bent Siek tiek patvirtinimg to, kg jau Zinome 1§ Evangelijy
apie mirtj, kuriai Jézy iSdavé Pilotas. Taciau Tacitas, kaip ir Plinijus, nepateikia mums jokiy
fakty, kuriais galétume pasikliauti, kad iSsiaiSkintume, kokie buvo Jézaus Zodziai ir
veiksmai.

Jei tgsime paieska visuose iSlikusiuose graiky ir romény (pagoniskuose) Saltiniuose,
datuojamuose pirmajame amziuje po Jézaus mirties (30-130 m. po Kr.), rasime tik Sias dvi
trumpas nuorodas.

Be pirmojo amziaus pagoniSky Saltiniy, turime nekrikS¢ioniSky zydy Saltiniy, nors ir ne tiek
daug. Taciau Jézus minimas tik viename ir tik viename 1S jy, garsaus Zydy istoriko Juozapo.

Apie 90 m. e. m. jis parasé dvideSimties tomy Zydy tautos istorijg nuo Adomo ir Ievos laiky
iki jo laiky. Kartg jis paprasciausiai teigia, kad kazkoks Jokiibas buvo "Jézaus brolis, kuris
vadinamas Kristumi" (Antiquities of the Jews, 20.9.1).


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_54

Kitas pamin¢jimas yra iSsamesnis, bet toks pat problemiskas. Jame Juozapas, matyt,
pripazjsta, kad pats yra krikScCionis, taciau 1§ kity jo rasty zinome, kad jis nesilaiké
kriksc¢ioniy tikéjimo (be kita ko, jis paras¢ autobiografija). Mokslininkai jau seniai nustate,
kad Juozapo knygy zydai nekopijavo viduramziais, laikydami jj (tikriausiai teisingai)
iSdaviku, kuris stojo ] prieSo pusg¢ praziitingame kare su Roma, kai 70 m. e. m. buvo
sunaikinta Jeruzal¢. Kita vertus, Juozapo Flavijaus darbus kopijavo krik§cionys. IStraukoje,
kurioje Juozapas kalba apie Jézy, krikS¢ioniy raStininkas, matyt, padare keleta interpoliacijy,
kad paaiSkinty, kas i§ tikryjy buvo Jézus. Fragmentai, kuriuos tikriausiai pridéjo
kopijuotojas, bus pateikti lauZtiniuose skliaustuose:

Mazdaug tuo metu gyveno Jézus, iSmintingas Zzmogus [jei Jj apskritai galima vadinti
zmogumi]. Jis padaré nuostabius darbus ir tapo mentoriumi tiems, kurie noriai priéme tiesa.
Jis pritraukeé daug zydy ir graiky. [Tai buvo Kristus.] Miisy jtakingy zmoniy paragintas,
Pilotas pasmerkeé Jj ant kryZiaus. Taciau tie, kurie Jj myléjo anks¢iau, nenustojo to daryti
dabar. [Trecig dieng jis vél pasirodé jiems gyvas, kaip jkveépti pranasai buvo paskelbe apie ji
ir daugelj kity jo stebukly.] Iki $iy dieny vis dar yra vadinamyjy krikScioniy, kurie taip
vadina save Jo vardu (Antiquities of the Jews, 18.3.3).[55].

Dziugu ir naudinga Zinoti, kad Zymiausias pirmojo amziaus zydy istorikas kazka zinojo apie
Jézy, ypac tai, kad jis buvo mokytojas, daré stebuklus, surinko daug pasekéjy ir buvo
Poncijaus Piloto nuteistas kryziumi. Sis pasakojimas patvirtina kai kurias svarbiausias Jézaus
gyvenimo ir mirties detales Evangelijose. Taciau iS$ §ios i$traukos nejmanoma spresti apie
Jézaus zodzius ir veiksmus, taip pat apie aplinkybes, lémusias jo teismg ir mirtj, net jei
atsizvelgsime ] visus skliausteliuose esancius fragmentus.

Kituose nekriks¢ioniSkuose Saltiniuose, tiek zydiskuose, tiek pagoniSkuose, datuojamuose
pirmajame amziuje po Jézaus mirties, jis neminimas.

Zinoma, yra vélesniy (II-1T a.) krik§¢ionisky Saltiniy, pavyzdziui, daugybé nekanoniniy
evangelijy. Mes kreipsimés | juos kitame skyriuje. Ten pamatysime, kad Sie Saltiniai yra
nepaprastai iJdomis ir nusipelno skaitymo. Taciau paprastai juose néra patikimos istorines
informacijos. Visi jie buvo sukurti véliau nei Naujojo Testamento evangelijos ir yra kupini
1domiy, bet legendiniy istorijy apie Dievo Stiny.

Galima manyti, kad papildomos informacijos apie Jeézy galima rasti kitose Naujojo
Testamento knygose, taciau §i informacija velgi yra pernelyg nereikSminga. Pavyzdziui,
apasStalas Paulius iSsamiai aptaria Jézaus mirtj ir prisikélima, bet beveik nieko nepasako apie
jo gyvenima — zodzius ir darbus, kuriuos jis padaré prie§ mirtj. Keliose iStraukose Paulius
patvirtina tai, kas sakoma Evangelijose: Jézus buvo zydas ir tarnavo zydams, jis turéjo
brolius, tarp jy vieng vardu Jokiibas, ir dvylika mokiniy. Paulius mini Jézaus zodZius per
Paskutine vakarieng ir dar du posakius: kad jo pasekejai neturéty skirtis ir kad jie turéty
moketi savo pamokslininkams. ISskyrus tai, Paulius mums beveik nieko nesako, o kiti
Naujojo Testamento rasytojai dar maziau.

Sios trumpos apzvalgos santrauka aiski: jei norime suZinoti apie istorinio Jézaus gyvenima,
turime atsigrezti  keturias kanonines evangelijas — Mata, Morky, Luka ir Jong. Taciau Sie
Saltiniai jokiu biidu néra nesaliski liudininky pasakojimai. Sias knygas parasé praéjus
deSimtmeciams po Jézaus mirties autoriai, girdéj¢ Zodines tradicijas apie jj, istorijas, kurios


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_56
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_55

per §j laikotarpj keitési ir netgi idrado i naujo. Siose istorijose yra daug neatitikimy, patys
evangelistai juos pakeité taip, kaip jiems atrodé tinkama. Kaip tokiy Saltiniy pagalba galima
1$siaiskinti tikryjy istoriniy ivykiy eiga? Tiesg sakant, tokie metodai egzistuoja. Mokslininkai
sukiiré metodologinius principus, kurie, grieztai ir skrupulingai taikomi, leidzia suprasti, kas
1§ tikryjy buvo Jézus.

ISTORINES MEDZIAGOS PATIKIMUMO NUSTATYMO KRITERIJAI

Sie principai néra pernelyg sudétingi: jie yra sveikas protas ir atitinka visas mums jau
zinomas Evangelijos tradicijas. Pirmasis principas gali atrodyti akivaizdus:

1. Kuo anksciau, tuo geriau. Kadangi tradicijos apie Jézy laikui bégant keitési, pasakojant ir
pasakojant istorijas apie ji, papildant ir taisant raSytinius Saltinius, galima pagristai manyti,
kad ankstesni Saltiniai yra patikimesni uz vélesnius. Paprastai VIII amZiaus evangelijos néra
tokios istoriSkai patikimos kaip pirmojo amziaus evangelijos (nors pirmasias skaityti yra
smagu).

Jono Evangelija yra naujausia i$ kanoniniy ir istoriSkai maziau patikima uz kitas. Jame yra
informacijos apie Jézy, atspindin¢ig daug véliau susiformavusias idé€jas apie jj, pavyzdziui,
kad jis buvo Paschos avinelis, kuris mir¢ tg pacig dieng, kai ériukai buvo vedami j skerdimg
per Pascha, arba kad jis teige esas lygus Dievui. Taciau tai nereiskia, kad galime visiSkai
nepaisyti visko, ko suzinojome 1§ Jono Evangelijos, prieSingai, Sie pasakojimai atitinka kitus
kriterijus. Bet apskritai, kuo anks¢iau buvo sukurtas Saltinis, tuo geriau.

Ankstyviausia iSlikusi evangelija yra Morkaus evangelija, kurioje gali biiti patikimesnés
informacijos nei Jono evangelija. Taciau Morkaus evangelija nebuvo vienintelis informacijos
Saltinis velesniy knygy raSytojams. Tikriausiai buvo kitas Evangelijos Saltinis, sukurtas
mazdaug tuo paciu metu kaip ir Morkaus Evangelija, bet kuris nepasieke musy.
Pirmuosiuose skyriuose atkreipiau démesj, kad Matas ir Lukas pasiskolino 1§ Morkaus keleta
istorijy, kurias panaudojo kaip Saltinj. Ta¢iau daugelio kity tradicijy apie Jézy, esanciy Mato
ir Luko evangelijose, Morkaus knygoje néra. Ne visos §ios tradicijos, bet dauguma jy yra
Jézaus Zodziai, pavyzdZiui, VieSpaties malda ir jsakymai (kuriuos turi Matas ir Lukas, bet ne
Morkus). Kadangi vélesniy Evangelijy raSytojai negaléjo jy pasiskolinti i§ Morkaus, 1§ kur
jie atsirado? Yra pagrindo manyti, kad Matas negaléjo jy paimti i§ Luko evangelijos, o Lukas
negaléjo jy paimti i§ Mato evangelijos. Nuo XIX a. mokslininkai laikési nuomones, kad abu
Sie autoriai naudojosi kitu Saltiniu. Vokieciy mokslininkai, priéje prie Sios iSvados, tai
pavadino zodZiu "$altinis". Sis nezinomas dokumentas vadinamas "Q $altiniu".[57]

Taigi Q yra Mato ir Luko knygose esancios informacijos Saltinis, ta¢iau Morkaus
evangelijoje jos néra. Matyt, dalis medZziagos buvo pasiskolinta i§ prarastos Evangelijos,
prieinamos dviem vélesniems autoriams. Mes nezinome, kokia informacija buvo Q (o

kas ne), bet kai Matas ir Lukas randa tiesioginiy panasumy istorijose, kuriy néra Morkaus
knygoje, visuotinai pripaZjstama, kad $ios istorijos yra paimtos i§ Q Saltinio. RaSydamas
savo evangelija, Matas naudojo vieng ar kelis raSytinius ir zodinius Saltinius, kuriuos
vadiname "Matthew" arba M-Saltiniais. Mes vadiname medziagos Saltinius, kurie yra
unikaldis Luko evangelijai, kaip L. Tai reiSkia, kad prie§ Matg ir Lukg buvo keturi Saltiniai:


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_57

Morkaus evangelija, Saltiniai Q, M ir L (galbtit M ir L nurodo daugiau nei vieng dokumentg).
Tai ankstyviausia medziaga Jézaus gyvenimo detaléms rekonstruoti.

2. Kuo daugiau, tuo geriau. Tarkime, kad Jézaus istorija yra tik viename Saltinyje; Visai gali
biti, kad jos autorius pats sugalvojo Sig istorijg. Kg daryti, jei jis yra daugiau nei viename
nepriklausomame Saltinyje? Né vienas 1§ autoriy negaléjo jo sugalvoti, nes Saltiniai yra
nepriklausomi; Todél istorija egzistavo pries jy abiejy atsiradimg. Tai reiskia, kad keliuose
nepriklausomuose Saltiniuose rastos istorijos greiciausiai pasirodys senos ir galbiit tikros.
(Pastaba: Jei ta pati istorija randama Mato, Morkaus ir Luko knygose, tai ji turi

ne tris Saltinius, o vieng — Matas ir Lukas paémé jg i§ Morkaus Evangelijos.)

Pavyzdziui, Matas ir Lukas savarankisSkai tvirtina, kad Jézus uzaugo Nazarete, taciau jy
pasakojimai apie tai, kaip jis ten atsidiire, skiriasi, tai reiSkia, kad vienas yra 1§ Saltinio M,
kitas 18 Saltinio L. Morkus daro tuos pacius teiginius. Kaip ir Jonas, kuris nenaudojo jokiy
sinoptiniy evangelijy ar jy 3altiniy. I§vada? Sie tekstai nepriklausomai patvirtina, kad Jézus
tikriausiai buvo kilgs 1§ Nazareto. Kitas pavyzdys: Jézus minimas kartu su Jonu KrikStytoju
Morkaus evangelijos pradzioje, Q Saltinio pradzioje (Matas ir Lukas 1§ dalies iSsaugojo Jono
zodzius, kuriy néra Morkaus) ir Evangelijos pagal Jong pradzioje. ISvada? Savo tarnystés
pradzioje Jézus tikriausiai buvo susijes su Jonu Krikstytoju.

3. Jei yra prieStaravimy, tuo geriau. Mes ne kartag matéme, kad Jézaus gyvenimo istorijy
neatitikimai atsirado de¢l to, kad pasakotojai ir raSytojai pakoregavo tradicijas, kad jos labiau
atitikty savo pazitiras. Kaip paaiskinti Zodiniy tradicijy apie Jézy egzistavima, kurios
akivaizdziai netelpa | "kriks$¢ioniskuosius rémus", t. y. neatspindi pasakotojy pazitry ir
ideéjy? Tokiy legendy nesugalvojo krikS¢ioniy pasakojimo rasytojai, todél jos greiiausiai yra
istoriSkai tikslios. Kartais §is reiSkinys vadinamas "neatsitiktinumo kriterijumi", jvedanciu
painiava ] savoky sistemg. Bet kokios tradicijos apie Jézy, kurios nesutampa su tuo, kg apie jj
bty pasake pirmieji krik§Cionys, tikrai yra tikros. Paimkime du ankstesnius pavyzdzius.
Suprantama, kad krik§cionys biity gundomi sakyti, kad Jézus buvo kiles 1§ Betliejaus, kur
atvyko Dovydo siinus (Mich¢jo 5:2). Bet kas galéjo sugalvoti istorijg apie Gelbétoja,
atvykusij i§ Nazareto, nuo$alaus miesto, apie kurj niekas net nebuvo girdéjes? Si tradicijos
detalé netelpa j jokius krikS¢ioniskus rémus. Todél jis tikriausiai yra istoriskai tikslus, kad ir
kaip paradoksaliai skambéty. Arba paimkite Jong Krikstytoja. Morkaus evangelijoje,
ankstyviausioje Jonas, krikstija Jézy. Ar krikSCionys galéjo tai sugalvoti? Prisiminkime, kad
ankstyvoje krikS¢ioniSkoje tradicijoje buvo tikima, kad Zmogus, dvasiSkai stovintis
auksStesniame lygmenyje, dvasiSkai krikstija Zemesnjjj. Ar krikS¢ionys galéjo sgmoningai
pabréZzti, kad Jézus buvo pakrikstytas ir todel pranasesnis uz ji? Be to, Jézus buvo
pakrikStytas "nuodémeéms atleisti" (Morkaus 1:4). Ar kas nors gin€ytysi, kad Jézus turi biiti
apvalytas nuo savo nuodémiy? Tai labai mazai tikétina. Kokia i§ to iSvada? Greic¢iausiai
Jézus 1S tiesy buvo susijes su Jonu KrikStytoju savo tarnystés pradzioje ir gal¢jo biti jo
pakrikstytas.

4. Turi buti atitikimas kontekstui. Kadangi Jézus buvo Zydas ir gyveno pirmojo amZiaus
Palestinoje, bet kokia tradicija apie ji, atitinkanti jo laiky istorines sglygas, atrodo tikétina.
Daugelyje velesniy evangelijy, parasyty tre¢iajame ir ketvirtame amzZiuje kitose Salyse, yra
informacijos apie Jézy, kuri neturi jokios prasmeés kontekste. Sios detalés gali biti atmestos
kaip istoriSkai nejtikétinos. Taciau toks nejtikinamumas randamas ir kanoninése
evangelijose. Evangelijos pagal Jong tre¢iajame skyriuje, garsiajame pokalbyje su


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_58

Nikodemu, Jézus sako: "Tu turi gimti i§ naujo". Graikiskas Zodis, iSverstas "dar kartg", is
tikryjy turi dvi reikSmes: jis gali reikSti ne tik "antrg kartg", bet ir "i$ virSaus". Visoje
Evangelijoje pagal Jona jis vartojamas bitent "i§ auk3¢iau" (Jn 19, 11.23). Stai kg Jézus turi
omenyje Jono 3 skyriuje, kalbédamas su Nikodemu: Zmogus turi gimti i$ naujo, kad turéty
amzingj] gyvenimg danguje. Tac¢iau Nikodemas jo nesupranta, jis mano, kad Jézus vartoja §j
zodj kita prasme ir sako, kad jis turi gimti antrg kartg. Kaip jmanoma, klausia jis susierzings,
"Ieit1 ] motinos isc¢ias kitg kartag?" Jézus ji pataiso: jis kalba ne apie antrg fizinj gimima, bet
apie dangiskaj1 gimima 1§ auksSc¢iau.

Si pokalbj su Nikodemu plétoja tai, kad graikiskas zodis turi dvi reik§mes
(dviprasmiSkumas). Jei ne jie, pokalbis nebuty buves prasmingas. Problema ta, kad Jézus ir
zydy lyderis Jeruzal¢je kalbéjo ne graikiskai, o aram¢jiskai. Taciau araméjy kalbos Zodis
"aukscCiau" nereiSkia "antrg kartg". Dviprasmiskumas kyla tik graiky kalba. Tai reiskia, kad
toks pokalbis negal¢jo jvykti, bent jau ne taip, kaip raSoma Evangelijoje pagal Jona.

Tai yra keletas kriterijy, kuriuos mokslininkai naudoja studijuodami jvairias tradicijas apie
Jézy, ypac tas, kurios yra Naujojo Testamento evangelijose. Apgalvotas ir kruopstus Siy
kriterijy taikymas gali duoti teigiamy rezultaty. Mes 1S tikryjy galime kai kg suZinoti apie
istorinj Jézy. Taigi, ka mes zinome apie j;?

JEZUS — APOKALIPSES PRANASAS

Daugiau nei Simtmet], nuo tada, kai buvo iSleistas Alberto Schweitzerio Sedevras "Istorinio
Jézaus ieskojimas", dauguma Biblijos tyrinétojy Europoje ir Siaurés Amerikoje pripaZino
Jézy kaip Zzydy apokaliptinj pranasa. Sia tema daug radyta nuo Schweitzerio laiky, kuris,
zinoma, nesilaiké skrupulingo auks¢iau i§vardyty kriterijy taikymo (jie buvo sukurti véliau).
Taciau jo intuicija jo nenuvylé.

Jézaus mokymai

Kaip ir kiti to meto apokaliptiniy idéjy Salininkai, Jézus pasaulj suvoké dualistiSkai,
matydamas jame gério ir blogio jégy kova. Jo epochoje vie§patavo blogio jégos: Sétonas,
demonai, ligos, nelaimés ir mirtis; bet netrukus Dievas tur¢jo jsikisSti, uzbaigti §] nuodémingg
laika, sutriuskinti blogio jégas ir jkurti savo gério karalystg, Dievo karalyste, kurioje nebiity
skausmo, litidesio ir kancios. Jézaus pasekéejai galéjo tikétis, kad §i karalysté atsiras
netolimoje ateityje, tiesg sakant, jy gyvenime. Jj | zemg atves auksSc¢iausiasis teis¢jas, kurj
Jézus pavadino Zmogaus Stinumi (remdamasis Hebrajy Rastais, Danieliaus 7:13-14).
PasirodZius Zmogaus Stinui Zeméje, prasidés teismas, kuriame nusidéjéliai bus nubausti, o
teisieji bus apdovanoti. Tie, kurie iStvéré skausma ir priespauda, bus iSaukstinti; Tie, kurie
buvo blogio puséje ir klestéjo, bus sunaikinti. Zmonés turi atgailauti dél savo nuodémiy ir
ruostis Zmogaus Stinaus atéjimui ir Dievo karalystei, kuri ateis po jo, ir tai jvyks labai
greitai.

Sekmadieninéje mokykloje ar baznycioje jie to nekalba apie Jézy. Taciau tai daugelj mety
buvo mokoma didziausiose seminarijose ir kitose teologijos mokymo jstaigose. Uz Jézaus
suvokima per apokaliptiniy 1d€jy prizme yra svariy ir jtikinamy argumenty. Pagal pirmajj ir
svarbiausig 18§ jy, tradicijos, kuriose Jézus pateikiamas tokiu buidu, yra Naujojo Testamento
evangelijose ir atitinka visus miisy autentiSkumo kriterijus.


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_60
https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_59

Mes jau radome jrodymy, kad tai yra vieni i§ ankstyviausiy poziiiriy, esan¢iy Evangelijose.
Kaip minéjau ankstesniame skyriuje, biitent sinoptinése evangelijose Jézus skelbia Dievo
karalystés atéjima. Si Dievo karalysté néra "dangus”, vieta, kur zmogus eina po mirties (kaip
veélesnéje krikS¢ioniskoje tradicijoje; apie tai iSsamiau aptarsime 7 skyriuje). Tai yra tikroji
karalyst¢ Cia, zemeje, kurig Dievas valdys per savo Mesija, utopiné karalysté, kurioje
pirmasis bus paskutinis, o paskutinis pirmas. Tik paskutinéje kanoninéje Jono evangelijoje
Jézus nebeskelbia apie art¢jant] Sios karalystés at¢jimg. Kodel Sie pamokslai néra paskutingje
kanoninéje evangelijoje? Be abejo, todél, kad karalysté niekada neatsirado, ir Jono
evangelijos raSytojas tur¢jo 1§ naujo interpretuoti Jézaus Zodzius. Ta¢iau ankstyvosiose
evangelijose Jézaus ZodZiams suteikiama prasme: jis skelbia apie neiSvengiamg karalystes
atéjima.

Tiesa sakant, §i idéja yra ne tik misy ankstyvosiuose Saltiniuose, bet ir yra pagrindiné
ankstyviausiuose — Morkaus ir Q Evangelijoje. Morkaus knygoje Jézus sako:

Nes kas geédysis Mangs ir Mano Zodziy Sioje svetimaujancioje ir nuodémingoje kartoje, jo
gedysis ir Zmogaus Stinus, kai Jis ateis savo Tévo §lovéje su §ventaisiais angelais... I§ tiesy
sakau jums: ¢ia stovi tokiy, kurie neparagaus mirties, kol nepamatys Dievo karalystés galios
(Morkaus 8:38-9:1).

Bet tomis dienomis, po to suspaudimo, saulé¢ bus tamsesné, ir ménulis neduos savo §viesos.
Ir zvaigzdés kris i§ dangaus, ir dangaus jégos bus sudrebintos. Tada jie pamatys Zmogaus
Stiny, ateinant; debesyse su didele galia ir Slove. Ir tada Jis atsiys savo angelus ir surinks
savo i8rinktuosius 1§ keturiy véjy, nuo Zemeés pakrascio iki dangaus galo... IS tiesy sakau
jums: §1 karta nepraeis, kol visa tai nebus (Morkaus 13:24-27, 30).

Ateina Zmogaus Siinus, jis teis pasaulj, o tie, kurie yra Jézaus puséje, bus apdovanoti,
likusieji bus nubausti, ir tai jvyks kartos, kuriai priklauso pats Jézus, gyvenime. Sita
apokaliptiné id¢ja randama visuose ankstyvuose Jézaus mokymy apraSymuose.

Pazitirekime, kg Jézus sako Luko ir Mato evangelijose — §i informacija néra paimta i$
Morkaus, taigi 18 Saltinio Q:

Nes kaip zaibas, blyksteléjes i§ vieno dangaus galo j kita dangaus gala, taip ir Zmogaus
Stinus bus savo dienomis... Kaip buvo Nojaus dienomis, taip bus ir Zmogaus Siinaus
dienomis: jie valgé, géré, tuokeési ir buvo susituoke iki tos dienos, kai Nojus jZzengé i skrynia,
ir atéjo tvanas ir sunaikino juos visus. Taip bus ta diena, kai pasirodys Zmogaus Stnus (Lk
17, 24; 26-27, 30; plg. Mato 24, 27; 37-39).

Biikite pasiruose, nes valanda nemanote, kad ateis Zmogaus Stinus (Luko 12:39, Mato
24:44).

Panasios idéjos apie Jézy randamos Mato medZiagoje i$ Saltinio (-iy) M:

Todél, kaip jie rinks rauges ir sudegins jas ugnimi, taip bus ir §io pasaulio pabaigoje:
Zmogaus Siinus atsiys savo angelus ir surinks i3 savo karalystés visus suklupimo akmenis ir
tuos, kurie daro nedorybes, ir jmes juos ] ugnies krosnj. tada teisieji spindés kaip saulé savo
Tévo karalystéje (Mato 13:40-43).



Jei vienas 1§ musy kriterijy reikalauja ieSkoti nepriklausomo tradicijy apie Jézy patvirtinimo
Jvairiuose Saltiniuose, tai jrodymai, kad Jézus skelb¢ Zmogaus Stinaus pasirodyma teisti
zemg¢je, atlaiko iSbandyma.

Ne maziau svarbu yra tai, kad Sie teiginiai, kurie gavo nepriklausomg patvirtinima, taip pat
atitinka neatsitiktinumo kriterijy. Pavyzdziui, paimkite Morkaus 8:38 cituotg teiginj: "Kas
gédijasi manes ir mano Zodziy $ioje svetimaujanéioje ir nuodémingoje kartoje, Zmogaus
Stnus geédysis jo, kai ateis savo Tévo Slovéje su Sventaisiais angelais." Ne paslaptis, kad
pirmieji krikS¢ionys patj Jézy laiké biisimu dangiSkuoju zemes teiséju, kaip skaitome
Pauliuje. Ir nattralu, kad krik$¢ionys, susidiire su §ia Morkaus iStrauka, tiki, kad Jézus kalba
apie save. Bet pazvelkime atidZiau. Jézus netapatina saves su Zmogaus Stinumi. Pirma kartg
skaitant Siuos ZodZzius (svarstant tokius argumentus, reikia atsisakyti jau susiformavusios
nuomonés), galima pamanyti, kad jis i§ tikryjy atsiskiria nuo Zmogaus Stinaus: kas neklauso
Jézaus, bus teisiamas i3 dangaus atéjusio Zmogaus Siinaus.

Ar velesniy laiky krik§¢ionys, sugalvoje istorijas apie Jézy, sugalvoty §j, kuriame Jézus
aiSkiai atskirtas nuo Zmogaus S@inaus? Mazai tikétina. Jei krik§¢ionys biity nusprende jdéti
$ia mintj  jo liipas, jie bity galéje ja suformuluoti kitaip: "Kas gédijasi manes, Zmogaus
Stinaus, tas ir a§, Zmogaus Siinus..." Tai reiskia, kad Jézaus teiginys gali biti tikras.

Arba paimkime kita pavyzd]j. Zodziais, paimtais i$ $altinio Q, Jézus sako savo mokiniams:
"I§ tiesy sakau jums: jis, kurie sekéte paskui mane ateityje, kai Zmogaus Stnus sédés savo
Sloves soste, jus taip pat sedeésite dvylikoje sosty ir teissite dvylika Izraelio giminiy" (Mato
19:28; taip pat zr. Luko 22:28-30). Sie ZodZiai apie biisima Dievo teisma ir biisima
vieSpatavimg beveik neabejotinai yra tikri, 1§ tikryjy iStarti Jézaus. Kodeél? Atkreipkite
démesj ] tai, i kg jis kreipiasi. Dvylikai mokiniy. Kartu su Judu Iskarijotu. Po Jézaus mirties
n¢ vienas krik§¢ionis nebiity pasakes, kad Judas Iskarijotas bus vienas 1§ dvylikos Dievo
karalystés valdovy. Kitaip tariant, vélesnio laikotarpio krik§¢ionys negaléjo apie tai galvoti.
Tai reiSkia, kad Sie Zodziai skambéjo Jézaus gyvenimo metu. Jis tikéjo, kad jo mokiniai
ateityje taps ZemiSkosios Dievo karalystés valdovais.

Paskutinis neatitikimo atvejis yra susijes su teismu, kai Zmogaus Stinus, sédintis aukstame
soste, atskiria avis nuo oziy (tai yra Saltinio M medziaga 1§ Mato 25). "Avims" leidZiama
gauti amzZing atlygj 1§ aukStybiy uz visus gerus darbus: alkany maitinimg, nuogy aprengima,
ligoniy prieziiirg; "OzZkos" pasmerktos amzinoms kanc¢ioms, nes nepadaré gera. Ar vélyvasis
krik§¢ionis galéjo sukurti Sig konkrecig tradicija? Po Jézaus mirties jo pasekéjai tvirtino, kad
Zmogus bus iSteisintas prie§ Dievg ir gaus amzing atpilda, tikédamas Jézaus mirtimi ir
prisikélimu, o ne d¢l to, kad padaré gera. Taigi $i istorija prieStarauja mokymams,
nurodydama, kad uz gerus darbus bus atlyginta. Todé¢l jis turi priklausyti pa¢iam Jézui.

Trumpai tariant, Jézus moké, kad Zmogaus Stinus netrukus ateis i§ dangaus vykdyti teismo,
ir kad Zmonés turéty biiti pasiryze tai daryti, kad jie turéty reformuotis ir gyventi taip, kaip
Dievas juos kviecia, jskaitant pasiaukojancig meile savo artimui. Pavyzdziui, Jézus cituoja
Sventaji Rasta: "Mylék savo artima kaip save patj" (Mato 22:39; cituota Kun 19:18). Jo
formuluotéje Sis principas virsta vadinamaja "auksine taisykle" — "kaip norétuméte, kad
Zmongés jums daryty, taip ir jus darykite jiems" (Mt 7, 12). Sunku glausciau iSreiksti moralinj
Dievo jstatymo reikalavima. Tie, kurie laikysis Sventojo Rasto taisykliy, bus apdovanoti
ateinan¢iame teisme, likusieji bus nubausti. Ir kada jvyks Sis teismas? Mokiniy gyvenime:



"Cia stovi tokiu, kurie neparagaus mirties, kol nepamatys Dievo karalystés galios" (Morkaus
9:1); "Si karta nepraeis, kol visa tai nejvyks" (Morkaus 13:30).

Siy paziiiry svarba pirmojo amziaus Palestinos kontekste yra akivaizdi bet kuriam istorikui,
susipazinusiam su tuo laikotarpiu. Ne tiktai Jézus skelbé paskutinius laikus ir Zmogaus
Stinaus betarpiskg pasirodyma. Kiti Zydy pranasai iSreiSke panasSias apokaliptines paziiiras,
nors jos skyrési detalémis — tarp Siy pranasy yra Zydai Jézaus laikais, kurie paliko
Negyvosios jiiros ritinius, kuriuose gausu zydy apokaliptiniy mokymy.

Dar reikSmingesnis yra faktas, kad Jonas Krikstytojas kalb&jo pries Jézy. Luko 3:9 (i$
Saltinio Q) uzraSyta, kad Jonas pasakeé: "Jau kirvis padétas prie medziy Sakny, kiekvienas
medis, kuris neduoda gery vaisiy, yra nupjaunamas ir jmetamas j ugnj." Tai apokaliptinis
teismo vaizdas. Zmonés lyginami su medziais, kurie kerta ir dega, jei neatitinka savo
paskirties — jie neduoda gery vaisiy. Ir kada prasidés Sis naikinimas? NeiSvengiama, kirvis
(kirvis) jau yra paruostas darbui, nes "jis guli prie medziy Sakny". At¢jo laikas Zmonéms
pradeti "duoti gery vaisiy", tai yra, daryti tai, kg Dievas jiems jsaké daryti, kitaip jie taip pat
bus sunaikinti.

Stai kodél taip svarbu per daugybe patvirtinimy ir priedtaravimy Zinoti, kad Jézus pradéjo
savo tarnyste rySium su Jonu. Nuo pat savo tarnystés pradzios Jézus laikesi apokaliptiniy
pazitiry. Kad jis liko jiems iStikimas, aiSku i§ miisy Saltiniy. Ankstyviausios miisy tradicijos
yra kupinos apokaliptiniy posakiy ir jsp€jimy. Dar svarbiau, kad net ir po Jézaus mirties jo
pasekejai ir toliau sutelké démes; 1 apokalipse. Todé¢l jie tikejo, kad jy gyvenime ateis
paskutiniai laikai, kad pats Jézus netrukus ateis 1§ dangaus vykdyti teismo Zemg¢je.

06 Tai teigiama Pauliaus rastuose, ankstyviausiuose krik§¢ioniskuose dokumentuose, kuriuos
turime. Ankstyvieji krik§¢ionys, kaip Jézus pries juos ir Jonas Krikstytojas pries jj, buvo
apokaliptiniai Zydai, kurie tikéjosi ateinanciy pabaigos laiky.

Jézaus moralinis mokymas turi biiti vertinamas Siame apokaliptiniame kontekste. Daugelis
mano, kad Jézus yra puikus moralés mokytojas, ir, Zinoma, jis buvo. Taciau taip pat svarbu
suprasti, kodél jis man¢, kad Zmonés turéty elgtis tinkamai. Siais laikais etikos specialistai
paprastai teigia, kad moralus elgesys yra biitinas zmonéms, kad galétume ilgai sutarti,
formuodami laimingg ir klestin¢ig visuomene. Taciau, Jézaus nuomone, ateinantis
laikotarpis negaléjo biti ilgas. Artéjo pabaiga, Zmogaus Stinus turéjo ateiti i§ dangaus ir
teisti Zeme, o Dievo karalysté nebuvo toli. Norint jZengti  Sig karalyste, kai ji pagaliau
atsirado, reikéjo pakeisti elgesj. Tai néra jsakymas kurti visuomeng, kuri gyvens laimingai
artimiausioje ateityje. Ateitis apgailétina visiems, kurie néra Jézaus pus¢je ir nedaro to, ko jis
praso, tod¢l negali tikétis atlygio, kai Dievas jsikiSa j istorijos tekme, sutriuskina blogio jégas
ir sukuria savo gério karalyste Zzemeje, o tai ivyks labai greitai.

Jézaus darbai ir veikla
Suvokdami Jézy kaip apokaliptin] pranaSa, numatiusj pasaulio teismg ir neatidélioting Dievo
karalystés atsiradima, galésime suprasti jo darby ir veiklos prasme apskritai, taip pat atpazinti

tarp jy tuos, kurie labiausiai tikétini istoriniu poZitriu ir atitinka miisy kriterijus.

Krikstas



Beveik neabejotina, kad Jézus pradéjo savo viesaja tarnyste pakrikStytas Jono Krikstytojo.
Tai patvirtina daugybé nepriklausomy Saltiniy, tiek ankstyvyjy, tiek vélesniy; Vargu ar tokj
dalyka galéjo sugalvoti vélesni krik§€ionys. Manau, kad krikSto prasme galima suprasti tik
apokaliptiniame kontekste. Jézui, kaip ir kitiems jo laiky zydams, buvo prieinami jvairiis
religiniai keliai. Kai kurie Zydai prisijungé prie fariziejy, kurie stengési kuo stropiau ir
stropiau vykdyti Dievo jstatymg (d¢l Sios priezasties Dievas dave jstatyma, kad jo laikytysi);
kiti prisijungé prie tokiy vienuoliy bendruomeniy kaip eseny bendruomené, kuri sukiire
Negyvosios jiiros ritinius ir i§saugojo jy tyrumag nuo Zalingos iSorinio pasaulio jtakos; dar kiti
buvo susij¢ su sadukiejais, aristokratiska ir jtakinga grupe Palestinoje, kuriai Sventykla buvo
pavaldi ir kuri nustaté auky tvarka joje. Kai kurie, ypa¢ uoliis Sventosios Zemés gynéjai,
dalyvavo religiniame ir kariniame pasiprieSinime Romai, kad atgauty Izraelio suverenitetg
zeme¢je, kurig jiems daveé Dievas.

Jézus nebuvo né vienos 1§ $iy grupiy narys. Vietoj to jis stojo i Jono Krikstytojo, apokalipsés
pranaso, pus¢, kuris paragino Zmones ruostis jau art¢janciai teismo dienai. Kodél Jézus
pasirinko Jong? Nes a$ sutikau su juo, o ne su kitais. Kaip ir Jonas pries ji ir jo pasekéjai po
jo, Jézus buvo apokaliptinis tikintis.

Dvylika mokiniy

Néra abejoniy, kad Jézus issirinko dvylika pasekéjy ir priartino juos prie saves. Sie dvylika
minimi jvairiuose Evangelijos Saltiniuose, taip pat Pauliuje ir Apastaly darbuose. Be to,
vienas teiginys apie dvylika, valdancias dvylika Izraelio giminiy Dievo karalystéje, atitinka
neatitikimo kriterijy. Bet kodél Jézus pasirinko dvylika mokiniy? Kodél ne devyni? O gal ne
keturiolika?

Vargu ar tai buvo savotiskas klubas "kiekvienam ménesiui po vieng studentg". Akivaizdu,
kad Jézus padaré simbolinj gesta. Pagal hebrajy Biblija, Dievo tautg Izraelj 1§ pradziy sudaré
dvylika genciy. Pasak Jézaus, Sios dvylika genc¢iy bus sugrazintos j ateinanc¢ig Dievo
karalystg, kai dvylika apastaly valdys tikraja Dievo tautg. ISrinkes dvylika artimy mokiniy,
Jézus aiskiai parode, kad jo pasekejai, jo mokymy pasekejai, jzengs i biisimg Dievo

Jézaus mokymams, i§gyvens artéjant] teisma. Kitaip tariant, dvylikos mokiniy pasirinkimas
buvo savotiska uzsifruota apokaliptiné Zinia.

Jézus kaip gydytojas ir egzorcistas

Véliau Siame skyriuje aptarsiu kitg problema: ar istorikai gali kg nors konkretaus pasakyti
apie stebuklus, kuriuos Jézus padaré (arba nepadare). Tuo tarpu pakanka pabrézti,

kad tikéjimas, kad jis daré stebuklus — gydé ligonius, i§varé demonus, prikélé mirusiuosius,
yra placiai paplitgs. Tradicijos apie Jézaus stebuklus yra daugelyje nepriklausomy Saltiniy.
Zinoma, $ios tradicijos neatitinka nesutarimo kriterijaus: ankstyvieji bazny¢ios pasakotojai
stengeési jtikinti atsivertusius, kad Jézus néra paprastas mirtingasis, kad Dievas davé jam
galig specialiai vieSajai tarnystei. Be abejo, istorijos apie jo nuostabius stebuklus buvo nuolat
kuriamos, kaip liudija vélesnés evangelijos, kurios néra jtrauktos 1 Naujaji Testamenta, kur
paties Jézaus ir jo pasekeéjy stebuklai yra stulbinantys. Tac¢iau tokios istorijos anks¢iau buvo
labai daznos, todé¢l Siame skyriuje svarbu atkreipti démes; j tai, kaip Sie stebukly pasakojimai
gali biiti interpretuojami apokalipsés kontekste.



Ateinancioje karalystéje nebus blogio jégy. Jézus jau nugali blogi. Demony nebus, Jézus juos
iSvarys. Ligos nebus — Jézus dabar gydo ligonius. Stichiniy nelaimiy nebus, nes Jézus
nuramina audras; bado nebus, Jézus jau maitina alkanus. Net mirties nebus — Jézus prisikelia
1§ numirusiy.

Kai Jonas Krikstytojas pasiunté pasiuntinius 1§ kal¢jimo, kuriame jis buvo laikomas, ir liepé
jiems paklausti Jézaus, ar jis yra pranasas, kuris turi ateiti laiky pabaigoje, ar jis turéty laukti
kito, Jézus (pagal Saltinj Q) atsake: "Eik ir pasakyk Jonui, kg matei ir girdéjai: aklieji gauna
regéjima, luosieji vaiksto, raupsuotieji apvalomi, kurtieji girdi, mirusieji prikeliami, o vargsai
skelbia Evangelija. Ir palaimintas tas, kuris manyje nejsizeis!" (Luko 7:22-23). Dievo
karalyst¢ tuoj ateis, ir ji jau po truputj pradeda reikstis Jézaus darbuose. Jézaus darbas turi
biiti vertinamas per apokalipsés prizmg.

Atvykimas j Jeruzale

Jei kurio nors krik$¢ioniy teologo biity paklausta, kodeél Jézus paskuting savo gyvenimo
savaite 1Svyko j Jeruzale, atsakymas biity buves toks: biiti nukryZiuotam uz pasaulio
nuodémes. Bet kokia galéty biiti jo motyvacija istoringje perspektyvoje? Jei Jézus laikomas
apokalipsés pasekeéju, jo veiksmai jgauna kitokig prasme. Remiantis miisy ankstyviausiais
Saltiniais, sinoptinémis evangelijomis, Jézus didZigja savo tarnystés dalj praleido
pamokslaudamas Galil¢jos kaimo Zmonéms. Akivaizdu, kad didZiuosiuose miestuose jis
praleido mazai laiko, bet aplanké miestus, kaimus ir kaimus visoje Salies Siaur¢je.

Bet jis turéjo skubiai pranesti visiems, kad karalysté netrukus ateis su Zmogaus Stinaus
atéjimu, ir Zmongs turi tam pasiruosti.

Kodeél jis nuvyko i Jeruzale? Akivaizdu, kad skleisti $ig zinig | judaizmo §irdj, ] sosting, kur
stovi §ventykla, kur yra svarbiis socialiniai ir politiniai veikéjai, kur gyvena daug paprasty
zmoniy. Ir kodél jis pasirinko Velykas Siai kelionei? Nes Siai Sventei ] miestg plusteléjo daug
zmoniy. Kaip matéme ankstesniame skyriuje, Pascha Jeruzaléje buvo reikSmingas jvykis. Tai
buvo pagrindinis piligrimystés laikas zydy metais, Siomis dienomis miestas buvo pilnas
minios Zmoniy.

Per Paschg zydai prisiminé¢ reikSmingus I§¢jimo jvykius valdant Mozei, gerbé Dieva, kuris
uztaré juos. Be abejo, daugelis zydy turéjo nuojautg apie naujg jsikiSima, kai Dievas
sutriuskins dabartinius valdovus (roménus), kaip Jis sutriuskins praeities valdovus
(egiptieCius). Kai kurie Zydai tikéjo, kad tai jvyks politinio ir karinio sukilimo metu. Kiti tiki,
kad prasidés kosminio masto kataklizmas ir pats Dievas sunaikins tuos, kurie jam prieSinasi.
Jézus laikési Sito paskutinio tikejimo. Jis buvo atvykes  Jeruzalg skleisti savo zinig. Dievo
karalyste jau yra prie slenkscio, laikas Zmonéms atgailauti ir tikéti art¢janciu dziaugsmu.

Nenuostabu, kad ankstyviausiuose Saltiniuose — Mato, Morkaus ir Luko — Jézus praleidzia
paskutine savaitg Jeruzaléje, aktyviai skelbdamas apokaliptines idéjas (zr., pvz., Morkaus 13
ir Mato 24-25). Tai istoriskai patikima informacija. Taip prabégo paskutiné Jézaus gyvenimo
savaité. Taciau pirmiausia, iSkart atvykes | miesta, jis atliko reikSmingg veiksma — simbolinj
veiksma, kuriame buvo iSreiksta jo apokalipting Zinia.

ISvarymas i$ Sventyklos



Morkus, Zinoma, buvo paraSytas anksc¢iau, ir jam $is jvykis greiciausiai vyksta Jézaus
gyvenimo pabaigoje, o ne pradzioje. Morkaus poziiiriu, jvykiai Sventykloje galiausiai
privedé prie Jézaus nukryZiavimo.

Sventykla buvo Zydy garbinimo centras, pasak Hebrajy Rasty. Jézaus laikais Zydai i§ viso
pasaulio atvykdavo 1 Jeruzale aukoti gyvuliy, kaip nurodé¢ jstatymas; Tokios aukos buvo
aukojamos tik §ventykloje ir niekur kitur. Zinoma, Zmonés, atvyke i§ toli, negaléjo atsinesti
aukojamy gyviiny, tod¢l turéjo juos nusipirkti vietoje. Taciau uz juos buvo nejmanoma
atsiskaityti paprastomis romény monetomis: jos buvo nukaldintos su imperatoriaus, kuris kai
kuriose imperijos vietose buvo gerbiamas kaip dievybeé, profiliu. Zydams buvo tik vienas
Dievas, todél jie neatnese Cezario atvaizdo | Sventgja Sventykla. Be to, Zydy jstatymai draudé
naudoti bet kokius "staby" atvaizdus, o tai reiskia, kad romény monetos taip pat nebuvo
tinkamos d¢l Sios priezasties. Reiké&jo Siek tiek kity pinigy, todél reikéjo atlikti "valiutos
keitimg" - iSkeisti romény monetas ] Sventyklos pinigus, ant kuriy nebuvo Cezario atvaizdy.
Sie §ventyklos pinigai buvo naudojami gyviinams aukoti.

Pinigy keitytojai uzsiéme pinigy mainais. Kada Jézus atvyko i Jeruzale, tada jis pamaté
pinigy mainus ir gyvuliy pardavima, ir jis akivaizdziai pasipiktino: jis apverté kelis pinigy
keitéjy stalus ir i§varé gyvuliy prekeivius 1§ Sventyklos. NeZinoma, kaip kruops¢iai jis jvykde
§1 "iSvaryma 18 Sventyklos". Sunku patikéti, kad Jézus atliko savo darbg: Sventyklos teritorija
yra dvideSimt penkiy futbolo aiksciy dydzio, didziulé erdve, o Evangelijose Jézaus veiksmai
nevaizduojami kaip stebuklas. Be to, jei Jézus sukéle tokj sutrikdyma, beveik neijmanoma
paaiskinti, kodél jis nebuvo suimtas 1§ karto, vietoje, o tik po savaités. Matyt, kai kurios
misy ankstyvyjy Saltiniy detalés yra perdétos.

Taip pat néra lengva suprasti, kam Jézus priestaravo. Aukos buvo aukojamos pagal Dievo
Jstatyma, zydams reikéjo aukojamy gyviiny, jie negaléjo uz juos atsiskaityti romény
monetomis. Ar Jézui buvo bjauru manyti, kad kas nors gaus naudos i§ Dievo garbinimo?
Bent jau tai jmanoma, ir taip Evangelijos raSytojai interpretuoja §j jvykj.

Taciau Siuolaikiniai aiSkintojai teigia, kad 81 priezastis toli graZzu néra vienintelé. Vienas 1S
labiausiai patvirtinty Jézaus teiginiy, randamas daugelyje nepriklausomy Saltiniy, yra
pranaSyste, kad laiky pabaigoje, per didelius miiSius, pati Sventykla bus sugriauta (Morkaus
13:2; 14:58; 15:29). Sventykla? Izraelio Dievo garbinimo centras? Ar tai ne §ventvagysté?

Matyt, kai kurie zydai taip mané. D¢l to Jézus pateko j béda. Taciau pats Jézus paminéjo
pranasg Jeremija, kuris taip pat tik€jo, kad Sventykla ir veikla jos teritorijoje yra sugadinta.
Kaip ir Jézus, Jeremijas patyré nuozmius iSpuolius Sventykloje, uz kuriuos jis taip pat
brangiai sumokéjo (Zr. Jeremijo 7:1-15; 20:1-6).

Jézus buvo jsitikings, kad teismo dieng, kuri netrukus ateis, Sventykla bus sunaikinta. Tada
kodél jis pasuko stalus ir sukiiré netvarka pats? Dauguma kritiSky mokslininky dabar sutinka,
kad Jézus atliko simbolinj veiksmg — palyginima, jei norite. Staly apvertimas miniatiiiroje
simbolizavo tai, kas netrukus turéjo jvykti didZiuliu mastu, kada prasidéjo Zmogaus Siinaus
teismas. Dievo priesai bus sunaikinti. Kaip ir daugelis hebrajy Biblijos pranasy, Jézus tikéjo,
kad Dievo priesai yra kai kurie zydy valdovai, kurie vadovavo §ventyklai, kurie buvo sugede
ir galingi. Taciau atsiskaitymo valanda jau arti.


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_61

Jézaus suémimas

Del visy auk$c¢iau paminéty priezas¢iy nenuostabu, kad valdzia Jézy laiké grésme, kurig
reikia pasalinti. Kodél Jézus buvo suimtas ne i$ karto, o tik po savaités? Man atrodo, kad
epizodas Sventykloje pats savaime buvo nereikSmingas, bet kai pasklido gandas apie tai, kg
Jézus padare, jis pateko j valdzios prieziiirg. Tai, kg jie maté ir gird¢jo, nepagerino jy
nuomongs apie jj, ir vis daugiau zmoniy susirinko klausytis apokaliptiniy Jézaus mokymy
apie art¢jant] teismg. Galy gale valdZia pradéjo bijoti, kad situacija taps nekontroliuojama.
Be to, artéjo Pascha ir | Jeruzale pliisteléjo minios Zmoniy i§ visos Salies, jskaitant uolius
tradicijy garbintojus, pasirengusius padaryti viska, kad nutraukty apgailétinas aplinkybes,
kuriomis jie atsidiiré po romény kulnu. Zydy valdZia jsaké suimti Jézy.

Istorija apie Jézaus iSdavimg vieno 1§ dvylikos apasStaly, Judo Iskarijoto, yra gerai patvirtinta
ankstyvaisiais $altiniais, ir neatrodo, kad tai biity epizodas, kurj galéjo sugalvoti vélesni
krik$¢ionys (taigi Jézus nebuvo autoritetas nef savo artimiausiems pasekéjams?). Buvo
iSsakyta daug sp&jimy apie Judo veiksmy priezastis. Ar jis sieké sukelti politinj maistg ir
nusivyle, kai suzinojo, kad Jézus nesidomi? Ar jis tik¢josi itikinti mokinius paskatinti minig
skubeéti gelbéti Jézaus ir taip sukelti riauSes? Gal Judui skubiai reikéjo pinigy? O gal jis nuo
pat pradziy buvo niekSas, juoda avis?

Taciau dar jJdomesnis klausimas: kas i$ tikryjy buvo Judo i1Sdavysté? Ir mes pereiname prie
reikalo esmés: ar Judas galéjo padaryti daugiau, nei tik pasakyti valdziai, kur Jézus gali biiti
vienas, atokiau nuo minios? Be abejo, valdzia buty galéjusi tai suzinoti be jo pagalbos,
tiesiog stebédama Jézy ir taip iSgelbédama trisdeSimt sidabro vienety. Ar Judas suteiké jiems
kokig nors kitg informacija, pavyzdziui, ta, kuri leisty pateikti kaltinimus Jézui ir kartg ir
visiems laikams juo atsikratyti? Atsakymas i §1 klausimg slypi vienoje i§ pagrindiniy
skyriaus, nuo kurio pradé¢jau savo diskusija, uzdaviniy: kg Jézaus mokymas apie save
pasake?

KA JEZUS MOKO APIE SAVE

Siame skyriuje teigiau, kad Jézus savo mokymuose nepaminéjo savo dieviskumo. Jis
pirmiausia kalb¢jo apie Dieva, o ne apie save, biitent, kad Dievo karalysté netrukus pasirodys
atéjus Zmogaus Siinui, kuris jvykdys teisma. Jézus pareiske, kad visa tai jvyks per jo
gyvenima. Jis paaiskino savo klausytojams, kad norint jzengti j ateinancig karalyste, reikia
priimti jo mokyma, tai yra, atsigrezti 1 Dieva visa Sirdimi ir myléti savo artimg kaip save pati.

O ka Jézus pasaké apie save? Viena 1§ priezasCiy, kod¢l Sis klausimas taip ilgai jaudina
daugelj mokslininky, yra ta, kad kai Jézus galiausiai buvo suimtas ir pristatytas Romos
valdziai, jam buvo pareiksti kaltinimai, kad jis teigé esas zydy karalius (Morkaus 15:2). Ir tai
yra keista, nes ankstyviausiuose miisy Saltiniuose Jézus niekada nieko panaSaus nepasako
apie save, kreipdamasis j klausytojy minig. Kodél Romos valdzia nusprende¢, kad jis taip
pasake, jei 18 tikryjy jis to nepasaké? Ir kodél Jézus paprasciausiai nepaneige kaltinimy ir
nebuvo iSgelbétas teisme?

Galima suprasti, kodél valdzia taip rimtai vertino tokius pareiSkimus: pretenduoti j karaliaus
titulg, kai tik Romos cezaris ar Romos protezé tur¢jo teise valdyti, reiSké politinj
nepaklusnumg. Uz tai Jézus buvo nubaustas mirties bausme uz maisto prie§ Roma kurstyma.
Bet sprendZziant 1§ miisy ankstyvyjy Saltiniy, jis netur¢jo nieko bendra su politiniais
neramumais. Taigi, kaip paaiskinti §ig informacija?



Atsakymas slypi apokaliptiniuose Jézaus mokymuose. Jis paaiSkino savo mokiniams, kad jie,
visi dvylika (kartu su Judu), bus "dvylikos Izraelio genciy" valdovai karalystéje, kuri
netrukus atsiras. Bet kas valdys mokinius? Kiekviena karalysté turi savo karaliy. Kas bus
karalius ateinanéioje karalystéje, po to, kai Zmogaus Siinus sunaikins visas Dievui priesingas
jégas ir jtvirtins savo vie§patavima Zeméje? Zinoma, Dievas bus aukséiausias valdovas, bet
per ka jis valdys? Su Jézaus pagalba jis paSauké mokinius, Jézus juos vedé. Bet ar jis ves
juos ir naujojoje karalysteje?

Nemanau, kad Jézus vieSai pasiskelbé¢ karaliumi savo tarnystés metu. Tai biity pernelyg
pavojingas veiksmas ir net nusikaltimas. Tuo metu jis nelaiké saves caru. Taciau
patvirtinama, kad jis ilgg laikg mokée dvylika mokiniy, likdamas su jais akis j akj. Ir, be kita
ko, jis moké juos, kad jie bus ateinancios karalystés valdovai.

Viskas susidelioja 1 savo vietas, kai Jézus asmeniSkai paaiskino savo mokiniams, kad jis yra
Juy vadovas ne tik dabar, bet ir ateityje. Kai karalysté atsiras, jis taps karaliumi. Senoveés
Izraelyje biuisimieji karaliai buvo vadinami Zodziu "Mesijas", reiSkian¢iu "Dievo pateptasis".
Jézus vieSai nevadino saves Mesiju, nors galéjo biiti latkomas tokiu ir buves. Taciau kai
Jézus kalbéjo apie save kaip apie Mesijg privaciai, vienas su savo mokiniais, jis neturéjo
omenyje, kad i§varys roménus ir atkurs [zraelio suvereniteta. Jis turé¢jo omenyje, kad Dievas
sutriuskins blogio jégas ir padarys ji, Jézy, karaliumi.

Stai kodél po Jézaus mirties mokiniai ir toliau vadino jj Mesiju. Tuo metu Zydai netikéjo, kad
Mesijas mirs, o paskui prisikels 1§ numirusiy. Tod¢l, net jei Jézaus pasekejai tikéty jo
prisikélimu, jie nevadinty Jézaus Mesiju. Todé¢l jie tur¢jo laikyti j1 Mesiju dar prie§ mirtj.
Kodel? Nes taip jis juos moke.

Kod¢l roménai nuzudé Jézy, nes jis teigé esas zydy karalius, bet niekada apie tai neuzsiminé
vieSai? Nes jie suzinojo: jis laiko save tokiu. Tac¢iau prieSingai futuristinei ir apokaliptinei
prasmei, kurig Jézus jrasé | savo zodZius, roménai juos interpretavo politiSkai, nusprende,
kad kalbama apie esamagjj laikg, todél suskubo jvykdyti mirties bausme nusikaltéliui. Bet
kaip jie gal¢jo Zinoti, kas Jézus mané esas, jei jis tik pasakojo mokiniams? Kazkas turé¢jo
apie tai pranesti valdziai, ir kad kazkas turéjo buiti zmogus, kuris buvo privaciai su Jézumi.
Todél vienas 1§ dvylikos apastaly.

Judas ne tik nurodé¢ valdziai, kur rasti Jézy. Jis pranesé, kad Jézus save vadina (biisimu) Zydy
karaliumi.

To reikéjo valdZios institucijoms. Problema i$spresta. Zydy vadovai, kuriuos Jézus
persekiojo savo apokaliptiniais pamokslais ir grasino supurtyti jy valdzia, tardé Jézy ir tada
atvede jj ] teisma pas Pilota. Jis paklausé Jézaus, ar jis 18 tikryjy yra zydy karalius, ir Jézus
negaléjo to tiesiog paneigti. Pilotas jsaké jam jvykdyti mirties bausme, ir nuosprendis buvo
nedelsiant jvykdytas.

NUKRYPIMAS: PRISIKELIMAS IR KITI STEBUKLAI JEZAUS GYVENIME

Siame skyriuje nepasakiau nieko i§ esmés naujo ar nejprasto, i§skyrus pasitlymus apie tai,
kas tiksliai buvo Judo iSdavyste, kurie netelpa i tradiciniy interpretacijy rémus. Siaip Cia
1SreikStos nuomonés yra gana daznos. Zinoma, kai kurie teologai tikrai bandys gincyti tam



tikrus dalykus. Stai kodél $ios medziagos tyrimas tgsiamas. Tadiau Jézaus kaip apokalipsés
pranaso idéja suzinojau dar studijuodamas seminarijoje. Dauguma Biblijos tyrinétojy Siaurés
Amerikoje ir Europoje laikosi tos pa¢ios nuomonés beveik imtmetj. Siuo poZiiiriu mokymas
vyksta didZiausiose Salies auk$tosiose mokyklose, jskaitant seminarijas ir kitas teologijos
mokyklas. Sios paziiiros studijy metu aiskinamos daugumai pagrindiniy krik§¢ioniy
konfesijy kunigy, nors kunigai néra linke dalytis jgytomis Ziniomis su savo parapijieciais.

Sj skyriy noré¢iau uzbaigti labai svarbiu klausimu tiek tiems, kurie laisvalaikiu skaito
Biblija, tiek ankstyvosios krik§¢ionybés tyrinétojams. Pasak Evangelijy, Jézaus istorija
baigiasi ne egzekucija, o pasakojimais apie jo prisikélimg 1§ numirusiy.

Neéra nieko nuostabaus, kad kryzius kaip toks. Visoje Romos imperijoje buvo nukryziuota
daug zmoniy, tikriausiai tokios egzekucijos vykdavo kasdien. Jézaus mirtis stebina tik del
teologinio aiSkinimo, kad Jézus miré "uz pasaulio nuodémes". Istorikas negali jvertinti Sios
interpretacijos. Mes neturime jokiy istoriniy jrodymy, kodél Dievo poziiiriu Jézus mire.
Istorikai neturi prieigos prie Dievo, skirtingai nei jvykiai, vykstantys Zeméje ir aprasSyti
istoriniuose dokumentuose. Ir istorijos pozitiriu Jézaus nukryZiavimas néra problema.

Taciau istorin¢ problema yra jo prisikélimas i§ numirusiy. Tai stebuklas, o pati profesijos
prigimtis neleidzia istorikams aptarti stebukly. Tai yra mano pagrinding tez¢ Sioje
paskutinéje skyriaus dalyje. Kai kuriems tai gali atrodyti prieStaraujanti sveikam protui: ar
viskas, kas vyksta, net jei tai yra stebuklas, néra istoriniy tyrimy objektas? Ar atsisakymas
svarstyti pacig stebuklo galimybe néra iSankstinis nusistatymas prie§ antgamtiSkuma? Ar tik
ateistai gali buti istorikai?

Atsakymas ] visus Siuos klausimus bus neigiamas. Noriu parodyti vieng dalyka: pati istoriniy
discipliny prigimtis yra tokia, kad istorikai negali jrodyti, ar kada nors buvo padaryti
stebuklai. Kiekvienas, kuris su manimi nesutinka ir mano, kad istorikai gali jrodyti, kad
stebuklai jvyko, turés apsiginkluoti nesaliskai. Jézaus laikais buvo daug zmoniy, kurie
tariamai daré stebuklus. Zinomi zydy §ventieji, tokie kaip Hanina ben Dosa ar Honi, kurie
piese stebuklingus apskritimus, o pagoniy Sventieji yra Zinomi, pavyzdziui, Apolonijus i$
Tjanos, stebuklus darantis filosofas, kuris tariamai gyd¢ ligonius, iSvar¢ demonus ir prikele
mirusiuosius. Manoma, kad jis gimé antgamtinémis aplinkybémis ir gyvenimo pabaigoje
tariamai pakilo j dangy. PaZjstami aprasymai? Taip pat yra pagoniy pusdieviy, tokiy kaip
Heraklis, kurie taip pat sugeba prisikelti 1§ numirusiy. Kiekvienas, kuris nori tikéti, kad Jézus
daré stebuklus, turéty pripazinti, kad kiti galéjo daryti stebuklus tiek Jézaus laikais, tiek
visais amziais iki dabar, visose religijose, tokiose kaip islamas, ir vietiniuose Afrikos ir
Azijos tauty tikéjimuose.

Bet grizkime prie Jézaus stebukly. Jo prisikélimas nebuvo vienintelis stebuklas. Pasak
Evangelijy, visas Jézaus gyvenimas buvo kupinas nuostabiy jvykiy. Jis gime i§ moters, kuri
buvo nekalta. Augdamas jis daré vieng stebukla po kito: gyde aklus, luoSus, kurcius,
paralyZziuotus, iSvaré demonus ir prikeélé mirusiuosius. Ir gyvenimo pabaigoje jis padare
didZiausig savo stebukla: prisikele 1§ numirusiy ir jgijo nemirtinguma.

Nors stebuklai yra svarbiis Evangelijos tradicijoje, nemanau, kad istorikai gali jrodyti, kad
kuris nors 18 $iy stebukly, jskaitant prisikélima, 1§ tikryjy jvyko. Ir tai néra iSankstinis
nusistatymas prie§ antgamtiSkumga. Nenoriu sakyti, kad stebuklai negali jvykti pagal


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_62

apibrézimg. Daugelis zmoniy laikosi tokios nuomonés, bet dabar apie tai nekalbu. Diskusijos
tikslais esu pasirenges sutikti: tai, kg vadiname stebuklais, i§ tiesy vyksta.

Nenoriu pasakyti, kad negalime patvirtinti stebukly galimybés vien dél to, kad miisy
informacijos 3altiniai néra tokie patikimi. Zinoma, tai taip pat tiesa. Ankstyviausi Jézaus
stebukly jrasai buvo paraSyti pra¢jus 35-65 metams po paciy ivykiy, Zmoniy, kurie nebuvo
Jy liudininkai, ir rémési tik Zodinémis tradicijomis, kurias per deSimtmecius perdavé Zmongs,
bande jtikinti kitus tikéti Jézumi. Sie jrasai yra kupini neatitikimy, ypa& patys prisikélimo
pasakojimai. N¢ vienas pasakojimas apie Jézaus stebuklus neatitinka neatitikimo kriterijaus.

Taciau mokslininkai negali jrodyti, kad stebuklai, jskaitant prisikélima, i$ tikryjy nejvyko dél
Sios priezasties. Tikroji priezastis slypi istoriniy ziniy ribotume. Stebuklas negali turéti
istoriniy jrodymy.

Sio reiskinio prieZzastis galime suprasti atsigreZe j istoriky darbo metodus. Jie skiriasi nuo
gamtos mokslininky metody, kurie pakartoja eksperimenta, kad parodyty, kaip vyksta tam
tikras reiSkinys, ir keicia po vieng kintamajj. Jei tas pats eksperimentas vel ir vél duoda tuos
pacius rezultatus, juos galima numatyti su tam tikra tikimybe: tas pats rezultatas bus
stebimas ir kitame eksperimente. Jei man reikia moksliniy jrodymy, kad muilo juosta
pliduriuoja Siltame vandenyje, o gelezies juosta kriauklés, pakanka atlikti eksperimentg su
Simtu baseiny, uzpildyty Siltu vandeniu, ir Simtu muilo ir geleZies juosty. Kai pradésiu mesti
strypus 1 baseinus, muilas visada pliduriuos, o lygintuvas visada nuskes. Taigi su pagrista
tikimybe galima teigti, kad Simtg ir pirmg kartg pasieksiu lygiai tg pati rezultatg.

Istorikai elgiasi skirtingai. Jie nejrodo, kas vyksta ar jvyks, bet i$siaiskina, kas jau jvyko.
Istorijoje patirties kartojimas yra nejmanomas. Tai, kas kadaise jvyko, jau prasidéjo ir
baigési.

Istorikai dirba su jvairiais jrodymais, kad nustatyty, kas grei€iausiai jvyko praeityje.
Neimanoma tiksliai Zinoti, nors kai kuriais atvejais jrodymai yra tokie jtikinami, kad nekyla
abejoniy. Asmeniskai, a§ neabejoju, kad krepSinio komanda a$ remiu, Carolina Tarhills,
pralaiméjo finalo ketverto Kanzaso Jayhawks pra¢jusj ménesj. Man labai nepatogu tai
pripazinti, noréciau klysti, taciau jrodymai (vaizdo jrasai, laikras¢iy pranesimai, liudininky
pasakojimai) yra nenugincijami. Kanzase kai kas rungtyniy rezultatus gali laikyti stebuklu, o
Karolinoje — priesiSky kosminiy jégy isikiSima, taciau rezultaty esmé nesikeicia.

O jei rungtynés vyko pries Simtmetj? Galbut yra pakankamai jrodymy apie ji, bet jie néra
tokie jtikinami, kaip faktai, kurie kalba apie Tarhilly netekt;. O kas, jei "rungtynés" vyko
Romos imperijos laikais, prie$ du tukstancius mety? Daug sunkiau nustatyti, kokiu balu jis
baigesi. Beveik néra jokiy jrodymy.

Deél paciy istoriniy jvykiy pobiidZio kai kurie jrodymai juos patvirtina geriau nei kiti, o
istorikams tereikia nustatyti tikimybés laipsnj. Kai kurie jvykiai gali biiti pripazinti
negincijamais (pavyzdziui, Tarhills praradimas finalo ketverte). Kiti atrodo tokie pat
negincijami daugumai Zmoniy, pavyzdZziui, Holokaustas. Kodél kai kurie Zzmonés teigia, kad
Holokaustas nejvyko? Jie mano, kad visi jo liudijimai yra netikri. Sutinku, tai visiSka
nesagmone. Bet kadangi yra Siaip protingy ir sveiko proto zmoniy, kurie teigia tokius dalykus
ir netgi sugeba jtikinti kitus, galime tik daryti iSvada, kad tai jmanoma.



Daugelis kity istoriniy jvykiy toli grazu néra negin¢ijami. Ar Linkolnas tikrai parasé
Getisburgo adresg ant voko? Ar Jeffersonas tikrai palaiké ilgalaikius santykius su vienu 18
savo vergy? Ar Aleksandras Didysis tikrai prisigére ir miré, sukréstas mylimosios mirties?
Ar Jézus 18 tikryjy gimé, kai Kvirinijus buvo Sirijos valdovas? Galima uzduoti milijardus
tokiy klausimy — jei norite, tgskite sarasg patys.

Neé viename 1§ 81y jvykiy néra nieko 1§ esmés nejtikétino ar nejtikétino: vienintelis klausimas,
ar jie jvyko, ar ne. Kai kurie yra labiau tikétini nei kiti. Istorikai sugeba klasifikuoti praeities
1vykius pagal jy lyginamagja tikimybe. Viskas, kg istorikai gali padaryti, tai iSsiaiSkinti,

kas tikriausiai jvyko praeityje.

Ta pati problema siejama su stebuklais. Pagal apibrézimg stebuklai yra jvykiai, kurie
nejmanomi praktiniu pozidriu. Kai kurie Zmonés mano, kad stebuklai tiesiogine prasme yra
nejmanomi, nes jie pazeidZia gamtos désnius: Zmogus negali vaikS¢ioti vandeniu taip, kaip
gali plaukti gelezies strypas. Kiti siekia tikslumo ir teigia, kad gamtoje 1S tikryjy néra
Istatymy, kurie nebuty pazeidZziami, taciau paciai gamtai budingas didelis nuspéjamumas.
Stai kodél mokslas yra jmanomas. Stebuklu vadiname jvyki, kuris sutrikdo nekintanéia arba
beveik nekintancig gamtos reiskiniy eiga, dél kurios jvykis yra praktiSkai arba tiesiogine
prasme nejmanomas. Tikimybé, kad jvyks stebuklas, yra begaliné. PrieSingu atveju tai biity
ne stebuklas, o tik keistenybé. Ir keisti ir nejprasti jvykiai vyksta visg laika.

Tikiuosi, kad dabar suprantate, kokia neiSvengiama problema, su kuria susiduria istorikai,
susidure su stebuklais. Istorikai gali tik nustatyti, kas tikriausiai jvyko praeityje, o stebuklai
pagal savo prigimtj yra maZiausiai tikétini paaiskinimai to, kas jvyko. Si tiesa yra nekintama,
nesvarbu, ar tikite, ar ne. IS SeSiy milijardy planetoje gyvenanc¢iy Zmoniy néra né€ vieno, kuris
galéty vaiksc¢ioti Siltu vandeniu, kuris uzpildo baseing. Kokia tikimybé, kad bus

bent vienas zmogus, galintis tai padaryti? Maziau nei vienas $e$i milijardai. Daug maziau.

Jei istorikai gali tik nustatyti, kas greiCiausiai jvyko, o stebuklai pagal savo apibrézimg yra
maziausiai tikétini jvykiai, tai velgi pagal apibréZima istorikai negali nustatyti, ar stebuklai
galéjo buti tikétini jvykiai.

Tai pasakytina apie Mahometo, Hanino ben Doso, Apolonijaus i§ Tjanos ir Jézaus stebuklus.

O kaip dél prisikelimo? Nesakau, kad jos nebuvo. Kai kurie zmonés mano, kad tai jvyko, kiti
mano, kad ne. Bet jei tikite prisikélimu, tai ne istoriniu poziiiriu, net jei esate istorikas, bet
kaip tikintis.

Negali biiti jokiy istoriniy prisikélimo jrodymy dél istoriniy jrodymy pobiidzio.

Kai kurie evangeliky krikS¢ioniy mokslininkai teigia prieSingai: tusc¢ias kapas ir liudininky
pasakojimai, kurie teigia mate Jézy gyva po mirties, tvirtai rodo, kad jis 1§ tiesy buvo
prisikeles. Taciau tai teigti reiSkia 1S esmés klaidingai suprasti, kg istorikai gali ir ko negali
padaryti. Istorikai gali nustatyti tik tikétinus praeities ivykius. Jie negali jrodyti, kad
stebuklas, maziausiai tikétinas jvykis, jvyko su didZiausia tikimybe. Prisikélimas yra
maziausiai tikétinas, ir antikrik§¢ioniSkas iSankstinis nusistatymas neturi nieko bendra su juo.
Tai maziausiai tikétina, nes Zzmonés negrjzta j gyvenima ir netampa nemirtingi po to, kai 1§



tikryjy mirsta. O jei taip buvo su Jézumi? Tai reiSkia, kad tai yra stebuklas, kurio istorinis
patvirtinimas nejmanomas.

Daugelis krikS§Cioniy net nenori apie tai girdéti, taciau i8 tikryjy yra daug kity paaiskinimy,
kas nutiko Jézui, kurie yra labiau tikétini nei mirusiyjy prisikeélimas. N¢ vienas 1S Siy
paaiSkinimy néra ypac tikétinas, taciau istoriniu poZzitriu jis yra labiau tikétinas nei
prisikélimo paaiskinimas.

Tikriausiai patys galite sugalvoti deSimtis nejtikétiny (bet ne nejmanomy) paaiskinimy.
Pateiksiu tik du pavyzdzius.

Kodel kapas ("karstas") tariamai buvo tuS¢ias? Sakau "tariamai", nes, atvirai kalbant,
nejsivaizduoju, ar jis 1§ tikryjy buvo tus¢ias. Pirma kartg tuscias Jézaus kapas paminétas
Morkaus evangelijoje, kurig po 40 mety parase kitoje Salyje gyvenantis vyras, 1§ kurio nors
18girdes, kad kapas tus¢ias. Kaip jis galéjo Zinoti tikrai? Bet kokiu atveju, tarkime, kad jis
buvo tikrai tusc¢ias. Kaip tai atsitiko? Tarkime, kad Jézy palaidojo Juozapas 1§ Arimatéjos
Juozapo Seimos kape, o tada du Jézaus pasekéjai, kurie nebuvo tarp dvylikos, nusprendée tg
nakt] perkelti kiing j kitg vieta, kuri jiems atrodé tinkamesné. Tik Matas sako, kad prie kapo
buvo sargybinis; O jei jo nebiity? Taip pat tarkime, kad du pro Salj einantys romény
legionieriai pastebéjo, kad Sie du pasekéjai kazkur neSa lavong, suvyniotg i drobulg. Jtardami,
kad kazkas negerai, legionieriai sustabdé pasekéjus, kurie paéme ginklus kaip mokiniai
Getsemang¢je. MusSio uzgrudinti legionieriai juos uzbaige vietoje. Dabar prieSais juos yra trys
lavonai, ir jie nejsivaizduoja, 1§ kur atsirado pirmasis. NeZinodami, kg dar su jais daryti,
legionieriai 1Sveza kazkieno veZzima, iSveza lavonus i$ miesto, ] Hinnomo (Gehenos) slénj ir
palieka ten. Per tris ar keturias dienas lavonai suyra tiek, kad tampa neatpazjstami. Jézaus
kapas tuscias, ir niekas nezino kodé¢l.

Ar §is scenarijus yra tikétinas? VisiSkai ne. Bet ar a$ jus uZztikrinu, kad biitent taip ir atsitiko?
Jokiu biidu. Ar $is jvykiy postikis yra labiau tikétinas nei Jézaus stebuklas ir pakilimas 1§
kapo j dangy? Absoliuciai! Grieztai istoriniu poziiiriu, labai nejtikétinas jvykis vis dar yra
daug labiau tikétinas nei tiesiogine prasme nejmanomas.

Kodé¢l kai kurie mokiniai teigé mate Jézy gyva po nukryziavimo? Neabejoju, kad buvo
mokiniy, kurie tai tvirtino. Mes neturime raSytiniy pasakojimy apie juos, bet Paulius, kuris
ra$¢ apie Siuos jvykius po 25 mety, nurodo, kad tai yra tai, kg jie teigé, ir, mano nuomone,
mazai tikétina, kad jis tai sugalvojo. Be to, Paulius pazinojo maZziausiai du mokinius, kuriuos
sutiko praéjus vos trejiems metams po Jézaus mirties (Galatams 1:18-19). Bet ar tai, kad kai
kurie zmongs teigé mate Jézy gyva, reiskia, kad jis 18 tikryjy prisikélé i§ numirusiy? Ar tokia
pasekmé yra labiausiai tikétina? Taip negali buti: pagal apibrézima tai maziausiai tikétina. Ir
kas bus labiau tikétina? Beveik bet koks paaiSkinimas, kurj galite sugalvoti.

Pateiksiu dar vieng pavyzdj. Po artimyjy mirties Zmonés kartais juos mato - §is reisSkinys yra
placiai Zinomas ir labai gerai dokumentuotas. Vyras mato savo Zzmong miegamajame praéjus
menesiui po jos laidotuviy; moteris mato savo mirusig dukrg; Mergaité mato savo mirusig
mociute. Tai vyksta visg laikg. Tai patvirtina daugybé dokumentiniy jrodymy[63]. Daugeliu
atvejy zmogus, pamates mirusj giminaitj, gali su juo pasikalbéti, apkabinti, pajusti
prisilietimg. Yra dokumentiniy jrodymy, kad tokios vizijos jvyksta daugeliui zmoniy vienu
metu, ir jie gali pamatyti ne tik artimuosius. Sven¢iausioji Mergelé Marija nuolat pasirodo


https://mirbukv.net/chitat/iisus-prervannoe-slovo-kak-na-samom-dele-zarozhdalos-erman?p=notes#n_63

Zmoniy grupéms, tai patvirtina tiikstanciai liudininky. Ar manau, kad ji tikrai buvo? Ne.
Arba kad mociute 18 tikryjy 18€jo 18 kapo aplankyti aniikés miegamojo? Ne. Galbiit taip tikrai
atsitinka. Bet tai mazai tikétina. Tiesg sakant, istoriko pozilriu, tai tiesiogine prasme
nejmanoma. Taciau, pasak zmoniy, tai vyksta visg laika.

Artimiausi Jézaus pasekéjai, o véliau ir Paulius, tvirtino matg ji gyva po egzekucijos. Ar tai
reiSkia, kad jis 18 tikryjy prisikelé 1§ numirusiy? Ne, tai reiskia, kad jie, kaip ir tukstanciai
kity Zmoniy, turéjo tikéting lytéjimo patirt] sutikdami mirusj Zmogy. Mokiniai neatliko jokiy
tyrimy apie pomirtiniy regéjimy patirtj. Jie i§gyveno tai, kg patyr¢, ir interpretavo jvyk;j kaip
galéjo: Jézus gyvas. Jis tur¢jo prisikelti 1§ numirusiy. Kur jis dabar? Jo ¢ia néra, o tai reiskia,
kad jis tur¢jo pakilti 1 dangy.

Ar mano paaiSkinimas Siems teiginiams atrodo labai jtikinamas? Ne. Bet tai visiSkai
Jmanoma. GrieZtai istoriniu poZiuriu jis yra labiau tikétinas nei prisikélimas.

Jokiu biidu nenoriu sakyti, kad Jézus neprisikelé 1§ numirusiy. Nesakau, kad kapas nebuvo
tuscias. Nesakau, kad Jézus nepasirodé savo mokiniams ir nepakilo j dangy. Tikintieji
isitiking, kad visa tai tiesa. Taciau jie netiki Siais jvykiais, nes juos patvirtina istoriniai
jrodymai. Tikintieji juos priima tik¢jimu, o ne jrodymais. Tokiy jrodymy néra ir negali biiti.
Istorikai gali tik nustatyti, kas galéjo jvykti praeityje, o stebuklai pagal apibréZima yra
maziausiai tikétini i$ visy jmanomy jvykiy.

6. KAIP GAVOME BIBLIJA

AStuntojo deSimtmecio pabaigoje, kai atvykau j Prinstono teologijos seminarijg kaip
konservatyvus evangeliky krik§¢ionis, nebuvau neiSman¢lis fundamentalistas, bandantis
ignoruoti tai, kas akivaizdu. Igijau gera bendrgjj iSsilavinima, tur¢jau angly literattiros
bakalauro laipsnj, studijavau istorija, senoves literaturg, kalbas ir filosofijg. Be to, a$ tur¢jau
supratimg apie pasaulj apskritai ir netikéjau, kad visi, kurie su manimi nesutaria kokiu nors
teologiniu klausimu, yra pasmerkti degti pragare. AS paZjstu konservatyvesniy krik§¢ioniy.
Nepaisant to, jis pats buvo labai konservatyvus.

Be kita ko, a$ ir toliau tikéjau, kad Biblija néra tik autoritetingy knygy rinkinys, kuris padéty
krikSc¢ioniui tikéti ir kaip elgtis. Buvau jsitikines, kad Biblija yra ne kas kita, kaip Dievo
Zodis, klaidingas visame kame, ko ji moko. Sios paZiiiros man buvo jskiepytos Moody
Biblijos institute, kur jgijau "Biblijos teologijos" specialybe, ir nepaisant aukstesnio
18silavinimo ir bendrojo iSsilavinimo, kurj gavau Wheaton, a$ ir toliau laikiausi ty paciy
paziiiry. Bent jau kuriam laikui.

[vairiis Naujojo Testamento studijy aspektai pamazu pradéjo griauti Sias id¢jas. Be kita ko,
man teko susidurti su esminiu klausimu, kuris yra mirtinas savo paprastumu — klausimas, su
kuriuo anksciau ar véliau susiduria kiekvienas, kuris tiki, kad Biblija yra "Zodinis, jkvéptas"
Dievo Zodis. Apie kurig Biblija mes kalbame?

Ar Biblija, kurig naudojame, yra jkvépta? Karaliaus Jokiibo Biblija? Kai kurie vis dar
tvirtina, kad nepaisant akivaizdaus tokiy teiginiy absurdiSkumo: ar tai reiskia, kad per
amzius, kai karaliaus Jokiibo verté¢jai tgsé savo darbg, krikS¢ionys neturéjo prieigos prie
ikvépto Dievo zodZio? Kg Dievas galvojo? O kaip su kitais Siuolaikiniais vertimais? O su



hebrajy ir graiky tekstais, 1§ kuriy buvo i$versti Sie vertimai j angly kalba? O jei renkameés
hebrajy ir graiky kalbas, kg daryti su tuo, kad neturime né vienos Biblijos knygos originalo
Siomis kalbomis, tik vélesnius egzempliorius, kuriy kiekvienas yra pilnas klaidy?

Moody institute mane moke, kad jkvépti Zodziai yra originaly zodZiai, vadinamieji
autografai. Taip, bégant metams Rasto aisSkintojai pakeité Siuos ZodZius, taciau i$ pradziy jie
buvo visikai jkvéptas Dievo Zodis. Kaip paaikinau knygoje "Sugadinti Jézaus zodZiai",
galiausiai supratau, kad tokie poziiiriai sukéle per daug problemy. Kodél Dievas atsiunte
Biblijos zodZzius, jei nenoréjo, kad jie likty nepaliesti ateities kartoms? Arba, kitaip tariant,
kodél turéciau manyti, kad Sie Zodziai buvo jkvépti nuo pat pradziy, kai tikrai zinau (ir
zinojau), kad Dievas jy nei§saugojo? Visa tai kélé rimty problemy bandant i8siaiSkinti, kurig
Biblijg laikiau jkvépta.

Kitas sunkumas, kurio nesvars¢iau knygoje "Sugadinti Jézaus Zodziai". Jei Dievas atsiunte
keleta knygy praéjus deSimtmeciams po Jézaus mirties, i$ kur mes Zinome, kad vélesni
baznycios tévai pasirinko tinkamas knygas jtraukti j Biblija? Galéciau tai priimti tikéjimu —
Dievas tikrai neleisty nejkvéptoms knygoms patekti ; kanoninius Rastus. Bet kai pradéjau
studijuoti ankstyvosios krik§¢ionybés istorijg, supratau, kad visame pasaulyje yra daug
krik§¢ioniy, kurie buvo jsitikine, kad j Sventajj Rastg reikia jtraukti ir kitas knygas; Ir
atvirkSciai, kai kurias knygas, kurios galiausiai pateko j kanong, Simtmecius atmeté atskiry
bazny¢iy vadovai.

Kai kurios baznyc€ios kategoriskai atmeté Jono Apokalipse (Apreiskimo knyga) kaip
klaidingg mokyma, taCiau priemeé Petro Apokalipse, kuri galiausiai nepateko 1 Naujaji
Testamentg. Buvo krik§¢ioniy, kurie priéme Petro Evangelija, taip pat kity, kurie at